释性法〇著

# 心 经 正 解





# 目 录

| 序言  |               | 3   |
|-----|---------------|-----|
| 第一章 | 释名            | 1   |
|     | 经名:《般若波罗蜜多心经》 | • 2 |
|     | 第一节 什么是真心     | • 4 |
|     | 第二节 真如能否称为心   | . 9 |
|     | 第三节 第八识为何不是真如 | 15  |
|     | 第四节 真如与第八识的关系 | 35  |
| 第二章 | 示道            | 49  |
|     | 第一节 修行的理路     | 50  |
|     | 第二节 如何受持如来藏   | 56  |
|     | 第三节 如何证得真如    | 64  |
|     | 第四节 如何正解第八识   | 71  |
| 第三章 | 释文            | 89  |
|     | 第一节 能行之人      | 92  |
|     | 第二节 所行之法      | 93  |
|     | 第三节 观行之证      | 96  |

|       | 第四节            | 人空观及其                   | 其观行           | •••••       | • • • • • • • • •                       |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | 98  |
|-------|----------------|-------------------------|---------------|-------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----|
|       | 第五节            | 法空观及其                   | 其观行           | •••••       | • • • • • • • • •                       | • • • • • • • • •                       | • • • • • • • •                         | • • • • • • • •                         | 119 |
|       | 第六节            | 行道之果                    | •••••         | •••••       | • • • • • • • • •                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • •                       | 127 |
|       | 第七节            | 破相显宗                    | •••••         |             | • • • • • • • • •                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 129 |
|       | 第八节            | 诸法空相                    | •••••         |             | • • • • • • • • •                       |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 133 |
| 第四章   | 示用…            | •••••                   | • • • • • • • | •••••       | • • • • • • •                           | • • • • • • •                           | •••••                                   | ••••                                    | 139 |
|       | 第一节            | 依法起用                    |               | •••••       | • • • • • • • • •                       |                                         | • • • • • • • •                         |                                         | 141 |
|       | 第二节            | 四种涅槃                    |               | •••••       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | • • • • • • •                           |                                         | 145 |
|       | 第三节            | 依法大用                    |               | •••••       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | • • • • • • •                           |                                         | 149 |
|       | 第四节            | 咒文略释                    | •••••         | •••••       | • • • • • • • • •                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • •                         | • • • • • • • • •                       | 152 |
| 第五章   | 总结与            | 河回顾                     |               | •••••       | •••••                                   | ••••••                                  | •••••                                   | ••••                                    | 159 |
|       |                | •••••                   |               |             |                                         |                                         |                                         |                                         | 167 |
| 附录: 大 | 乘人门            | ]修学次第                   | 表…            | • • • • • • | • • • • • • •                           | • • • • • • •                           | •••••                                   | ••••                                    | 168 |
| 参考文献  | <b>∤······</b> | • • • • • • • • • • • • | •••••         | • • • • • • | •••••                                   | • • • • • • •                           | •••••                                   | ••••                                    | 169 |

# 序言

顶礼人天大觉尊,福德智慧皆圆满; 无上文义胜妙法,正智受学无穷尽。 南无大悲观世音,无边方便度有情; 广采众经真要义,般若波罗蜜多经。 于此般若大义中,我今随力释少分; 为令正法住无尽,法灯常明利有情。

古人常讲: "般若心经者,大般若之中心,六百卷之纲要。"此经词华旨妙,文简义包。总为世人耽着现前幻有,迷真丧本造种种业,辗转受苦长劫堕落,佛菩萨慈悯悲切,冀人因言悟道,以脱苦海,特说此《般若心经》,取群籍之精要,握圣典之玄枢,以期读诵之人,秉般若之观智,扫五蕴之空华,达真如之实相,了大乘之奥旨。

《般若心经》大众皆熟,多能朗朗上口。但是经文义理深奥,初学之人难以把握心经宗旨,顾诵者虽多,明理者实少。特别是现今时期,大众学人公务繁忙,琐事菲菲,很少能有时间广读经论。于是乎,多有学人不解心经之要义,失诸佛之本源。为利益此初学大乘之大众故,作此注释详解。

释性法 2021年10月15日



# 第一章 释名





# 经名:《般若波罗蜜多心经》

般若,即智慧。智慧有两种,谓世间智慧、出世间智慧。般若与实相、解脱相应,是故般若偏指出世间智慧。如《深密解脱经》中记载 [1]:菩萨远离受用欲心受持净戒,受持净戒已能忍诸恶,能忍诸恶已能成精进,能成精进已能入诸禅,能入诸禅已能得出世间智慧。观世自在!是故我说六波罗蜜如是次第应知。

波罗蜜,意思是到彼岸。多,定。这里的定,是决定、确定的意思。 决定能成,到于彼岸,故称:波罗蜜多。

经,圣人言教,真实之理,亦指"径"也。言此经,乃定心证果之径路。经名义说:若依此经义理如法修行,必得实相智慧,定能到达生死的彼岸,超越二种生死,究竟解脱。

《般若波罗蜜多心经》,常简称为《般若心经》,或者直接简称为《心经》。《般若心经》,千古流芳,家喻户晓,耳熟能详。《心经》说心,以心为宗。一切法以心为本,一切行以心为始。此心是何心,当断其要,明其要旨,乃证实相,契合般若,入于圣道。心有多种,当先辨明。且约一心,古释有四:

- 一、肉团心。此即是我们身体中的心脏。
- 二、缘虑心。此是八识,俱能缘虑自分境故。比如,色是眼识境。根身、种子、器世界,是阿赖耶识之境。八个识,各缘自己的那一分,故云自分。
  - 三、集起心。此是第八识, 唯第八识能积集种子生起现行故。

四、坚实心。此是真心,亦云贞实心、真如。真心即是一切法的性净本体,相为万法,概说即是八识。真心如金,八识如金器。真心如水,八识如水波。是故八识虚妄,无别自体,但是真心,如《宗镜录》中记<sup>[2]</sup>: 涅槃元清

净体者,此即真心,亦云自性清净心,亦云清净本觉。以无起无生, 自体不动,不为生死所染,不为涅槃所净,目为清净。此清净体, 是八识之精元,本自圆明。精元,就是性净本体的意思。

八识与真如的关联,后面会有详细的论述。先依古德永明延寿大师言 <sup>[3]</sup>: 然虽四心同体,真妄义别,本末亦殊。**前三是相,**后一是性。性相无碍,都是一心。**即第四**真心以为宗旨。前三者,是肉团心、缘虑心、第八识。后一者,是真心。性者,即是诸法实性,也就是真如。言都是一心者,即如来藏。即第四真心以为宗旨,就是以真如为真心,为宗门义旨。

佛语心为宗,若明真心,就能在总相上体会观照一切法,得入大乘第一义。《心经》之心既然是六百卷《大般若经》之纲要,必是此胜妙的真心,能总持一切法。是故《般若波罗蜜多心经》,古时有大德也翻译为:《摩诃般若波罗蜜大明咒经》。摩诃是大,咒即总持。言此经能总摄一切法,持一切义。

既然真心这么重要,那就一定要辨别清楚,看得明白。我们来依据经 论记载,仔细勘察永明延寿大师所讲的真心之理是否正确。



# 第一节 什么是真心

真心,顾名思义,一定是真实常住之心。常住的不一定真实,真实的一定常住。寂静无漏,清净遍满,一定也要能含摄万法。

《楞严经》云<sup>[4]</sup>: 阿难! 汝等当知, 一切众生从无始来生死相续, **皆由不知**常住真心性净明体, 用诸妄想, 此想不真故有轮转。

亦言<sup>[5]</sup>: 汝等若欲捐舍声闻,修菩萨乘入佛知见,应当审观因地发心与果地觉,为同? 为异? 阿难! 若于因地以生灭心为本修因,而求佛乘不生不灭,无有是处。以是义故,汝当照明诸器世间可作之法,皆从变灭。阿难! 汝观世间可作之法,谁为不坏。然终不闻烂坏虚空。何以故,空非可作,由是始终无坏灭故。

众生之所以轮转,就是因为不知道"常住真心、性净明体",从而落入种种妄想之中,造种种业不得出离。因此,认清楚"常住真心、性净明体"极为重要。若能认清此真心,妄想即灭,转有漏有为,成无漏有为,即离生死,渐证菩提。此不生不灭的真心,能够从初发心,一直贯穿至佛地。

从经文中的记载可以判定,此常住真心有三个特点:一、不生灭。二、 性净。三、是诸法本体(也就是法身)。我们通过逆向分析以勘其要,辨 明真理。

《佛地经》中记载<sup>[6]</sup>: 妙生当知,有五种法摄大觉地,何等为五。 所谓清净法界,大圆镜智,平等性智,妙观察智,成所作智。

成佛以后有五法:清净法界,四智。四智即是:大圆镜智、平等性智、妙观察智、成所作智。

阿罗汉及诸大菩萨也有五法:清净法界,异熟识、第七识、意识、五识。凡夫及有学也有五法:清净法界,阿赖耶识、第七识、意识、五识。



| 凡夫至佛地十法界简表  |      |      |      |      |      |  |
|-------------|------|------|------|------|------|--|
| 佛世尊         | 清净法界 | 大圆镜智 | 平等性智 | 妙观察智 | 成所作智 |  |
| 阿罗汉及大<br>菩萨 | 清净法界 | 异熟识  | 无染污意 | 无染意识 | 前五识  |  |
| 凡夫及<br>有学   | 清净法界 | 阿赖耶识 | 意根   | 意识   | 前五识  |  |

备注: 此中无染,依解脱道说,即指烦恼障或断尽或永伏。

能够从凡夫,一直贯通到最后佛地的只有:清净法界。第八识有转变,从最初的阿赖耶识,舍去我执烦恼种子后,唯留异熟识名,成阿罗汉;异熟识舍去异熟性,成佛地无垢识。第七识当然也是随着修行的进步,慢慢转清净,最后佛地究竟清净而转识成智。意识与前五识,每天熟睡无梦之时即断灭,当然不是常住真心。

比较下来,只有清净真如法界,一直未变贯穿始终,符合经典里记载的要求。那么清净真如法界,是否就是真心呢?

清净法界者,谓离一切烦恼、所知客尘障垢,一切有为、无为等法**无倒实性。**一切圣法生长依因,一切如来**真实自体。**无始时来自性清净,具足种种过十方界极微尘数性相功德。无生无灭犹如虚空,遍一切法一切有情,平等共有。与一切法不一不异。非有非无,离一切相一切分别,一切名言皆不能得。唯是清净圣智所证。二空无我所显真如,为其自性。

清净法界,即是一切法空无我性所显真如,常简称为:真如。这里有两个内容大家要注意:

第一,真如法界是无倒**实性。**言性者,是**法性**义。

第二,真如法界是性净**实体。**言体者,是**法身**义。

法身清净真如为体,经论中皆说清净真如为法身故。佛具三身,谓自



性身(也称法身),报身(也称应身、受用身、满资用身),化身(也称变化身、应化身)。真如即是如来法身。

《摄大乘论》中记<sup>[7]</sup>:由佛三身,应知智差别。一自性身,二受用身,三变化身。此中自性身者,是诸如来法身,于一切法自在依止故。

《成唯识论》中记<sup>[8]</sup>:一、**自性身**。谓诸如来真净法界,受用、变化平等所依,离相寂然绝诸戏论,具无边际真常功德,是一切法平等**实性**。即此自性亦名法身,大功德法所依止故。

《大乘本生心地观经》中记<sup>[9]</sup>: 唯一佛宝具三种身: 一自性身, 二受用身, 三变化身。第一佛身有大断德, 二空所显, 一切诸佛悉皆平等。

经论中广记,真如是法身。此是通论,大众皆知。

若广义地讲,真如(也称如如)具有无边内在功德,此无边内在功德若显发,即是如来圆明四智,也称佛地如如智。合此性净本体——真如,所显妙用——如如智,总摄如来一切无漏有为、无为真净功德,也是如来法身,名为:五分法身。是故《成唯识论》里记<sup>[10]</sup>:此牟尼尊,所得二果,永离二障,亦名法身。无量无边力无畏等,大功德法所庄严故,体依聚义,总说名身。故此法身,五法为性。非净法界,独名法身。所得二果,即是二转依果:清净法界(如如)、圆明四智(如如智)。此转依果不可思议、超过寻思言议道故,微妙甚深自内所证。清净法界远离生灭、极安隐故,四智心品妙用无方、极巧便故,二种皆有顺益相故,违不善故,俱说为善。

因此,法身略说有两种,谓:自性身、五分法身。两种法身都以真如 为体。

# 1. 自性身

自性身,是通常意义上的法身,经说真如是法身故。如窥基大师于《成唯识论述记》中说<sup>[11]</sup>:诸佛自性名自性身。有为、无为功德法依,名曰法身。

亦如《佛地经论》中记<sup>[12]</sup>:究竟转依以为法身,转依即是清净 真如,非对治道,故知法身唯净法界,真如为性。五分法身,是广 义上讲的法身。

自性身,即是清净法界——真如,无始无终,离一切相、绝诸戏论,周圆无际凝然常住,是故亦称清净法身。此自性身,与一切法作依止故,是诸如来法身,佛地四智依之而有,受用身、变化身皆以法身为依止,依此法身而有。

# 2. 五分法身

五分法身,五法为性,谓:戒、定、慧、解脱、解脱知见,含摄一切无漏有为、无为功德,是广义的法身。广义的法身,略说即是如如及如如智,摄一切佛法。如《金光明最胜王经》中记<sup>[13]</sup>:离法如如,离无分别智,一切诸佛无有别法。一切诸佛智慧具足,一切烦恼究竟灭尽,得清净佛地,是故法如如、如如智,摄一切佛法。

一切佛法,即是清净法界及四智心品、常遍色身真实无漏有为、无为功德。由摄一切佛法故,如如与如如智亦名法身。如《金光明经》中记<sup>[14]</sup>:惟有如如 如如智,是名法身。前二种身(应身、化身)是假名有。

如如,即是真如,也称法如如,是一切法真如理故。证会诸法如如性, 即得出世如如智。



如如智,即是出世无分别智,简称无分别智,诸圣分证,佛地满证,若于佛地即是四智。

一切诸佛利益自他至于究竟。自利益者是法如如,利益他者是如如智。一切诸佛有三事等:一、积行等,二、法身等,三、度众生等。一切诸佛尽三大阿僧祇劫修菩萨行;尽具足五分法身、十力、四无所畏、十八不共法;尽度无数阿僧祇众生入于泥洹。地上菩萨分证五分法身,获得或少分、或多分功德之力,依此五分法身,说地上菩萨是法身大士。

如如智由证会真如而有,以真如为依止而得运转,是故当知广义的法身,即五分法身,亦依清净法界而有。法身清净真如为体,法无边际,法身亦尔,遍一切法无处不有,犹如虚空。

真如法界,无漏无为、清净遍满,是真常、是真净,无生无灭,遍一切法、一切有情。此性净本体,自性法身,从本以来,不生不灭、非空非有、无内无外,惟一真实,不可思议,故名:一真法界。真如法界满足了真心的所有条件,现在只剩下一个问题:真如能不能称为心?

# 第二节 真如能否称为心

往往会有一些初机学人,由于世务繁忙不读经论,寡学智浅不善思惟, 认为真如既然无为,又是法性,怎么可以称为心呢?还有一些大乘行者, 因为被人误导,错解真如,也有此问:真如能否称为心呢?为决此疑故引 经论,列十证据,除其迷误,解其疑惑,正解真如即是真心之义。

1.《占察善恶业报经》<sup>[15]</sup>: 所言一实境界者,谓众生心体,从本以来,不生不灭,自性清净,无障无碍,犹如虚空。离分别故,平等普遍, 无所不至,圆满十方,究竟一相,无二无别,不变不异,无增无减。 以一切众生心,一切声闻、辟支佛心,一切菩萨心,一切诸佛心, 皆同不生不灭,无染寂静,真如相故。

亦言 [16]: 所谓一切法毕竟无体,本来常空,实不生灭故。如是一切法实不生灭者,则无一切境界差别之相,寂静一味,名为**真如**第一义谛,自性清净心。

由此可知,真如可以称为心,亦名自性清净心。一切法毕竟无体,皆以真如为体。依真如这个角度,经文里讲:一切众生心,一切声闻、辟支佛心,一切菩萨心,一切诸佛心,皆同不生不灭,无染寂静。真如是法身,也称自性法身,真如是一切法的性净本体,符合契经中所记的"常住真心、性净明体"之义。此自性清净心——真如,统摄万法,是一切法的总持。

2.《佛地经论》<sup>[17]</sup>:如是如来清净法界,虽遍一切众生心性由真实故不相舍离者。如佛自心真实清净,本性光洁本性净故。一切众生心性亦尔,本性真实本性清净。心本性者,即是真如。……此心本性清净光洁心之法性,说名为心。非离心法性,有异性净心。

由经论记载可知,心性者,即是真如。心之法性,即心性,可以称为



心,并且还称为性净心。只有心法性——真如,才可以称为性净心,也就 是自性清净心。

3.《大乘起信论》<sup>[18]</sup>:心真如者,即是一法界大总相法门体。以心本性不生不灭相。一切诸法皆由妄念而有差别,若离妄念则无境界差别之相。是故诸法从本已来性离语言,一切文字不能显说,离心攀缘无有诸相,究竟平等永无变异不可破坏,唯是一心说名真如。

由此可知,真如可以称为心。此一心统摄法界,是对一切万法作整体的总相观、平等观所得,亦即是前文所讲的一切法空性所显真如。此心真如,统摄万法,是一切法的总持。

- 4.《大乘入楞伽经》<sup>[19]</sup>:何者圆成自性?谓离名相事相一切分别, 自证圣智所行真如。大慧!此是圆成自性如来藏心。
- 5.《成唯识论掌中枢要》<sup>[20]</sup>:谬执我法粗重起,迷唯识故圣道无。 今达二空证**真心**。

由此可知,真如可以称为心,为别八识故称真心,或称如来藏心、空如来藏、如来藏性,或者简称为如来藏。二空,即是人空、法空。通达二空,即证一切法真如,入初地中,如实知唯识理。非不证真如,而能了诸行,皆如幻事等,似有而非真。

6.《六祖大师法宝坛经》<sup>[21]</sup>:大师告众曰:善知识!菩提自性, 本来清净,但用此心,直了成佛。

亦言 <sup>[22]</sup>: 无上菩提,须得言下识自**本心**,见自本性不生不灭; 于一切时中,念念自见万法无滞,一真一切真,万境自如如。如如之心, 即是真实。若如是见,即是无上菩提之自性也。

亦言<sup>[23]</sup>:《净名经》云:"即时豁然,还得本心。"善知识! 我于忍和尚处,一闻言下便悟,顿见**真如本性**。是以将此教法流行, 令学道者顿悟菩提。



由此可见,真如、自性、本性,皆可称为心,且常被六祖惠能大师称为本心。是一切众生之本来面目故,亦是证悟菩提之根本故,称为:本心。识自本心,见自本性,无动无静,无生无灭,无来无去,无是无非,无住无往,即契实相,开宗门眼,入不二门。是故六祖惠能大师言<sup>[24]</sup>:真如自性是真佛。特别提醒一下:第八识称为本识,不是本心。不要记错混淆。

7.《佛说不增不减经》<sup>[25]</sup>: 舍利弗当知。如来藏本际相应体及清净法者,此法如实不虚妄、不离不脱,智慧清净真如法界不思议法。 无始本际来,有此清净相应法体。舍利弗。我依此清净**真如法界**, 为众生故说为不可思议法**自性清净心**。

经中明说,真如法界称为自性清净心。为何清净真如法界称为心?是 因为无始劫以来,有此清净相应法体,为显法身之体真实不虚妄,称其为心。

8.《宗镜录》<sup>[26]</sup>:此清净法界,即**真如妙心**。为诸佛果海之源,作群生实际之地。此皆是立宗之异名,非别有体。或言宗者,尊也。以心为宗。

亦言<sup>[27]</sup>:心是如来藏心**真如之性。**识是心之所生。无有一法,不从真心性起。故首楞严经云:诸法所生,唯心所现。心是本,即胜。识是依,即劣。如圆觉疏云:生法本无,一切唯识。识如幻梦,但是一心。

由此可知,真如可以称为心。禅宗以心为宗,此心即是真如。

9.《大乘庄严经论》<sup>[28]</sup>:譬如水性自清,而为客垢所浊。如是心性自净,而为客尘所染。此义已成。由是义故,不离心之真如别有异心,谓依他相说为自性清净。此中应知,说心真如名之为心,即说此心为自性清净,此心即是阿摩罗识。

心性就是真如。论中明讲,真如可以称为心。真如名为自性清净心,或者称为阿摩罗识(非佛地无垢识)。把心性——真如,称为阿摩罗识(第



九识)的还有真谛法师。

四大译经师之一的真谛法师在翻译《决定藏论》《转识论》等经典的时候,也把真如称为阿摩罗识,表达的意思是:真如清净本然、心性自净。如《转识论》中记<sup>[29]</sup>:此境识俱泯即是实性。实性即是阿摩罗识。因此,千万不要把《决定藏论》里的阿摩罗识当成佛地无垢识,否则就会处处不通、前后矛盾。

10.《圆悟佛果禅师语录》<sup>[30]</sup>:从无始来亦未曾间断,清净无为妙圆真心。不为诸尘作对,不与万法为侣。长如十日并照,离见超情,截却生死浮幻,如金刚王坚固不动。乃谓之即心即佛。更不外求唯了自性,应时与佛祖契合,到无疑之地。

圆悟佛果禅师,就是著名的克勤圆悟大师,为五祖法演大师的高徒。 法演大师因于五祖山弘法,故称五祖法演,与五祖弘忍不是一个人。五祖 法演门下有"三佛",其中之佼佼者,当首推克勤圆悟大师。大师的禅法 荟萃各家精华,超宗越格,弟子满天下,为临济宗杨岐派的发展,打下了 坚实的基础。

克勤大师讲得很清楚,真心清净无为!如果是有为的,还不是真心。即心即佛之心,是清净无为之妙圆真心。有为的八识,都不是真心。

世人多以心有造作,但是真心却不造作,是诸法之实性故,是诸法之法身故,无有造作。

若因为真如是无为法,就认为真如不可以称为心,是不了解真如、自 性的内涵,见解狭隘片面所致。

**综上所述**:经论中皆记,真如可以称为心,亦名自性清净心(非第八识)。真如法身虽有真实无边功德而无为故,不可说为色心等物,称清净法界真如为心,**是为了**显示其无相的特点。又为了与第八识、觉知心等区别开来,多称真如自性为自性清净心,简称真心。

真如法界,名称众多,一法多名。诸经论异名说真性、实相。或言一谛,或言自性清净心,或言如来藏,或言如如,或言实际,或言实性,或言般若,或言一乘,或言首楞严,或言法性,或言法身,或言中道,或言毕竟空,或言正因佛性,或言性净涅槃,或言一真法界,或言胜义胜义,……如是等种种异名,皆是真如、实相之异称。龙树菩萨《大智度论》偈云<sup>[31]</sup>:般若是一法,佛说种种名。随诸众生力,为之立异字。如天帝释,有千种名,解脱亦尔,多诸名字。

从诸法实性的角度,称其为真如。

从一切法性净本体的角度, 称其为法身。

从"一法界大总相法门体"的角度,称其为真心。

从真如非八识心的角度, 称其为非心心。

从心法性的角度, 称其为: 性净心, 即自性清净心。

从"一真一切真, 万境自如如"的角度, 称其为一真法界。

从所住境界圆满寂灭的角度, 称其为涅槃界。

真如之相即实相, 离一异相故, 称其为实相界。

真如三世同一,恒恒故,不变异故,称其为如如。

真如法界毕竟无生,毕竟空寂故,称其为第一义空。

真如法界无相无见,离一切烦恼藏故,称其为空如来藏,或如来藏心, 常简称为如来藏。

真如法界统摄万法、三乘教理,三乘归一乘,余悉是方便。三世之佛祖,唯此一事实,余二即非真。唯有一乘法,无二亦无三,一乘法者,一心是。但守一心,即心真如门。

因此,永明延寿大师讲得正确无误,真如即是**真心。**对于久学菩萨, 当然不需要引用大量经论来证明,只需要引用六祖惠能大师讲的: "真 如自性是真佛",就足够了。因为宗门中常讲:即心即佛。真如当然就



是此心,简单明了,无复疑虑。

现今时代之学人,绝大多数是新学菩萨,读的经论很少,所以本文在这里就论述得比较多,通过引用大量经论可以让广大学人增长见识,开阔眼界。

后世如果有人错解《心经》,把第八识当成真心真如,这将是一个严重的错误,属于性相不分之人。如永明延寿大师曾言 [32]: 不变是性,随缘是相。当知性相,皆是一心上义。今性相二宗互相非者,**良由不识**真心。每闻心字,将谓,只是八识。**不知八识**但是真心上随缘之义。故马鸣以一心为法,以真如生灭二门为义。论云: 依于此心,显示摩诃衍义,心真如是体,心生灭是相用。

真如是真心之义已经明了,方向已经明确。**干万不要**犯方向性的错误,否则南辕北辙,白费精力。如果慢心深重,再来一个未证言证,则大妄语成,后世堪忧。

方向明确之后,应该选择道路。道路千万条,安全第一条,**干万不要** 走进岔路不肯回头。误入歧途当早返,固执己见苦难多,迷途知返犹可救, 亡羊补牢不为迟。修行自古多歧路,谨小慎微莫含糊,不妄称尊不冒进, 循序渐进是正途。为了防止初学之人由于往世业障的缘故走进岔路,或者 已入岔路之人得以回头,有两个疑点必须解决。第一个疑点,第八识为何 不是真如?第二个疑点,真如与第八识是什么关系?

# 第三节 第八识为何不是真如

我们来分析第一个疑点,第八识为何不是真如?现今学人若是初学者,由于生活忙碌少读经论,如果遇到邪教导,常常会辨别不清第八识与真如之间的区别,也就是古人常讲的"性相不分",从而错把阿赖耶识当作真如真心。为决此疑故作详证,把第八识与真如的区别加以细说,除其迷惘解其疑惑,为后续的修学打下基础。

### 区别一: 真如是自性常, 阿赖耶识是相续常。

庄严论说,常有三种。一本性常(也称自性常),谓自性身。此身本来性常住故,不生灭故。二不断常,谓受用身(佛地才有,也就是报身)。恒受法乐无间断故。三相续常,谓变化身。没已复现化无尽故。

真如是自性常,阿赖耶识是相续常。成佛以后大圆镜智是相续常,也是不断常。如《成唯识论》中记<sup>[33]</sup>:清净法界,无生无灭,性无变易故说为常。四智心品,所依常故,无断尽故亦说为常,**非自性常**从因生故。

窥基大师在《大乘法苑义林章》讲得也很清楚<sup>[34]</sup>:清净法界为自性身,诸佛共有,是**自性常**。于十地中分皆证得。若圆镜智是自性身,便无是义。因此,清净真如法界是自性身,是自性常,初地至十地能够分证,也就是证得一部分。如果大圆镜智是自性身,则没有地上菩萨分证的事情,所以大圆镜智不是自性身,不是自性常。

佛地三种身,对应三种常。

自性法身,离一切分别戏论而无生灭,故说名常,自身即是真常故, 名自性常,亦称本性常。

受用身及变化身虽有念念生灭,而依止于常身(自性身)无间断故, **恒相续故**,说名为常,此是不断常与相续常。无漏种子修习增长所生起故,



生者皆灭一向记故,色心皆见是无常故,常住色心曾不见故。一向记言: 生者皆灭故。又若色、心是自性常者,不见说故,亦违比量故。获得常住 色、心等者,由愿力化有情。有情无尽故,为度化有情而有的受用身、变 化身亦无尽,此即是不断常、相续常义。

清净法界真如是自性常。佛地大圆镜智(即无垢识)与平等性智(即纯净的第七识),是不断常,也是相续常。其他有情的第八识是相续常,非自性常,故称第八识非断非常。如《密严经》中记<sup>[35]</sup>:七识阿赖耶,展转力相生,如是**八种识**、不常亦不断。

契经中明讲阿赖耶识与七识互为因缘,辗转相生,不断不常;一直相 续故不断,有生灭故不常,故称阿赖耶识不断不常。因此第八识不是自性 常,而是相续常。应当信受经典,断除疑惑。

阿赖耶识念念生灭相续,以恒转故。恒,谓此识无始时来,**一类相续**常无间断,是界趣生施设本故,性坚持种令不失故。转,谓此识无始时来,念念生灭前后变异,因灭果生,非常一故,可为转识熏成种故。

恒言遮断,转表非常,犹如暴流。因果如是,如暴流水,非断非常,相续长时,有所漂溺。此识亦尔,从无始来,生灭相续,非常非断,漂溺有情,令不出离。由此定知:第八识不是真如。

# 区别二: 真如是无为, 第八识是有为。

《大乘百法明门论解》中记<sup>[36]</sup>:言初**心法八种**,造善造恶,五趣轮转,乃至成佛,皆此心也。**有为法中**此最胜故,所以先言。

《佛地经论》中记<sup>[37]</sup>:大觉地中无边功德,略有二种。一者有为,二者无为。无为功德,净法界摄。净法界者,即是真如无为功德,皆是真如体相差别。有为功德,**四智所摄。**无漏位中智用强故,以智名显。

亦言 <sup>[38]</sup>: 有为功德法者即是大圆镜智。由对治力转去一切粗重 所依阿赖耶识,转得清净**依他起性**。

真如无为,大众皆知,真常无漏,不生不灭。第八识是有为法,成佛之前是有漏位,成佛之后转成无漏位,无漏有为清净遍满,是清净依他起性,仍然是有为法。如《成唯识论述记》言 [39]: 真简有漏,有漏妄故。如简无漏有为,彼体虽真有生灭故。又真简初性,以妄执故。如简依他,有生灭故。初性,是指遍计执性。简,就是简别、区别开的意思。无漏有为,即是指佛地四智,谓大圆镜智、平等性智、妙观察智、成所作智。四智圆明,远离虚妄,但并不是真如,因为生灭相续,是相续常非自性常。由此定知:第八识不是真如。

### 区别三: 涅槃依真如而有, 涅槃不依第八识而有。

若是真心则是究竟,应当通于涅槃。涅槃是解脱之本,未证涅槃而言解脱无有是处。小乘证有余、无余涅槃,得小乘解脱果;大乘菩萨证本来自性清净涅槃故,分证解脱果;如来世尊圆证四种涅槃故(有余、无余涅槃,本来自性清净涅槃,无住处涅槃),得大解脱、得不可思议解脱。是故涅槃必依真心建立,涅槃与真心同体。

《成唯识论》中明记<sup>[40]</sup>:谓由有此第八识故,执持一切顺还灭法, 令修行者证得涅槃。此中但说能证得道,涅槃不依此识有故。

亦记<sup>[41]</sup>:谓大涅槃。此虽本来自性清净,而由客障覆令不显。 真圣道生,断彼障故,令其相显,名得涅槃。**此依真如**离障施设, **故体即是**清净法界。

经论之中明确记载,涅槃之体即是清净真如法界,涅槃是依真如而有,依真如而建立。虽然在修行过程中离不开第八识,要八识具足行于正道、转灭不净法种,令修行人证得涅槃,但涅槃不依第八识而有。四种涅槃皆是依于真如而有。由此定知:第八识不是真如。



### 区别四: 无余涅槃界灭尽第八识, 唯余清净真如。

若是真心,则必永恒,远离戏论,究竟安隐,乃至于圣法中,入于无余涅槃。真如是法身,是一切法的性净明体。第八识是相、用。入无余涅槃界已,相用灭尽,本体不显,非空非有,清净湛然。

《瑜伽师地论释》,最胜子等诸菩萨造,玄奘大师译 [42]: 五. 就真实义门。谓唯无余依涅槃界中,诸心皆灭,名无心地。余位由无诸转识故、假名无心、由第八识未灭尽故、名有心地。

论疏中明记,真正的无心地,只有无余依涅槃界。严格上讲,在其他情况下,还有第八识在,仍是有心地。由此可知,无余依涅槃界,第八识也灭尽,唯余清净真如法界,无第八识。

《成唯识论》<sup>[43]</sup>:阿赖耶名,过失重故,最初舍故,此中偏说。 异熟识体,菩萨将得菩提时舍,**声闻独觉**入无余依涅槃时舍。无垢 识体无有舍时,利乐有情无尽时故。

由此可知,定性二乘若入无余涅槃,则舍异熟识这个心体。无余依涅槃界,唯有清净真如法界,无第八识。无垢识体由于众生无尽故,所利益的有情亦无尽,**是故**无垢识体没有舍的时候。成佛以后广度众生,不同定性二乘,弃舍利众生事,入无余涅槃。

《长阿含经》[44]:

佛告阿难:"缘生有老死,此为何义?若使一切众生无有生者, 宁有老死不?"

阿难答曰: "无也。"

• • • • •

"阿难!若无识者,有名色不?"

答曰: "无也。"

"阿难!我以是缘,知名色由识,缘识有名色,我所说者,义在于此。阿难!缘名色有识,此为何义?若识不住名色,则识无住处;若无住处,宁有生、老、病、死、忧、悲、苦恼不?"

答曰: "无也。"

"阿难!若无名色,宁有识不?"

答曰: "无也。"

如经论中广说,本识与名色互为因缘,犹如束芦俱时而有。束芦,就是交叉而立的三束芦苇。譬如三芦立于空地,展转相依,而得竖立。若去其一,二亦不立。若去其二,一亦不立。展转相依,而得竖立。识缘名色,亦复如是,展转相依,而得生长。定性二乘若入无余涅槃,名色灭尽,本识亦无;本识即第八识,随于名色灭尽而灭尽,究竟离苦。无余依涅槃界,唯有清净真如法界,无第八识。

《成唯识论》<sup>[45]</sup>:显依真理无余涅槃。尔时虽无二乘身智,而由彼证,可说彼有。此位唯有清净真如。离相湛然,寂灭安乐。依斯说彼与佛无差。

《瑜伽师地论》[46]:

问: 诸阿罗汉住有余依涅槃界中住何等心,于无余依般涅槃界, 当般涅槃。

答:于一切相不复思惟,唯正思惟真无相界,渐入灭定灭转识等。 次异熟识舍所依止。由异熟识无有取故,诸转识等不复得生。**唯余** 清净无为离垢真法界在。

定性声闻、独觉住无学位,乐寂灭故,发业润生诸烦恼障永灭除故。 先业烦恼所感身心任运灭已,更不受生无所依故。一切有漏、无漏有为诸 行种子,皆随断灭。唯有转依无戏论相,离垢真如清净法界解脱身在,名 无余依般涅槃界。常住安乐,究竟寂灭。由经论记载可知:无余依涅槃界,



唯有清净真如法界,无第八识。

《佛说广博严净不退转轮经》<sup>[47]</sup>: 阿难! 如来以如是方便度诸众生到安隐处,无为无作**离心数法,**皆悉平等永灭苦乐,无有方所亦无住处、安隐寂静无余涅槃。

如果入了无余涅槃还有第八识,则第八识的心数法,也就是心所法(触、作意、受、想、思)必定存在。如经论中说<sup>[48]</sup>:心与心所俱时而起,如日与光。心与心所同生同灭,若有心时必有心所,若有心所必定有心。应当信受佛语,断除疑惑。如来世尊明记无余涅槃界中:无为无作离心数法。由此故知,无余涅槃必无八识,唯余寂静安隐真如法界。

区别五: 众生因为执取第八识而轮转, 因证真如而解脱。

《大乘入楞伽经》[49]:

欲色有诸见,如是四种习;意识所从生,藏意亦在中。见意识眼等,无常故说断;迷意藏起常,邪智谓涅槃。

《本事经》<sup>[50]</sup>: 世尊为彼喜乐诸有阿赖耶者,恒为**常见**所系缚者,令灭有故,所说正法,微细甚深,难见难悟,寂静胜妙,非诸寻思所行境界。是诸审谛慧者,所证一切世间,真实对治。谓能除灭憍慢渴爱害阿赖耶,断诸径路,证真空性。

《成唯识论》<sup>[51]</sup>:初能变识大小乘教名**阿赖耶**。此识具有能藏、 所藏、执藏义,谓与杂染互为缘故,有情执为自内我故。

经中明说,若于意根、藏识迷惑而错误理解,认为是真常、是涅槃,如是人等是为邪智,非为正智。不如实了解、觉悟藏识,起于常见的现象,在现今时代略显增多。因为藏识行相微细,恒转如暴流而不断灭,很容易错会误解,认为是真常涅槃。是故契经中说<sup>[52]</sup>: 陀那微细识,习气成暴流。真非真恐迷,我常不开演。

第七识,也称为意。此意任运恒缘藏识,与四根本烦恼相应。四根本



烦恼,谓我痴、我见、我慢、我爱。我痴者,谓无明。愚于我相,迷无我理,故名我痴。我见者,谓我执。于非我法,妄计为我,故名我见。我慢者,谓倨傲。恃所执我,令心高举,故名我慢。我爱者,谓我贪。于所执我,深生耽著,故名我爱。此四烦恼常起,扰浊内心,令外转识(即六识觉知心)恒成杂染。有情由此生死流转,不能出离。是故说:众生因为执取第八识而轮转。

迷悟依,谓真如,由此能作迷悟根本。迷真如理故圣道无,悟真如理故得解脱。愚夫颠倒迷此真如,故无始来,受生死苦。圣者离倒,悟此真如,便得涅槃毕竟安乐。是故说:因证真如而解脱。

如果第八识就是真如,佛菩萨会直接告诉我们,大众知道以后一步一步修学就是了。就是因为第八识行相微细,看起来像是真如,其实不是真如。 大众很容易误会祂,把祂当真如,落入常见中,所以才会讲:真非真恐迷, 我常不升演。

恐彼凡夫及与二乘慧力不够,不能解了,于此第八识由邪教导故,增加分别我执、法执,堕诸恶趣,障生圣道。故我世尊不为开演。如经论中说 <sup>[53]</sup>: 阿陀那识甚深细,一切种子如暴流,我于凡愚不开演,恐彼分别执为我。我于凡愚不开演者,恐彼分别执为我故。为何愚夫执此为我?此第八识无始劫来穷生死际,行相微细无改变故。

区别六: 真如是迷悟依, 是转依处。第八识是持种依, 非转依处。

问: 什么是转依?

答:转依有离有得。由修胜法正道,证法空性、无我性故,知法虚妄不实,弃舍以前认假为真的邪见、不如理的作意、不如理的心行,是名**离。**正知正见为所依止,极熟练故,多熏习故,证法空性、无我性故,发起与解脱相应的实相智慧、无分别智慧,是谓**得。**是故转依,有离有得。离者即是烦恼及不如理作意等,得者即是解脱智及实相智慧等。诸法空性、离者即是烦恼及不如理作意等,得者即是解脱智及实相智慧等。诸法空性、



无我性,即是真如。如是转舍烦恼及无明,依人无我智、法无我智而住, 是名转依。

由转依之理可知,真如是转依处,非第八识。由经论中记载也可以发现:真如是迷悟依,是转依处。非不见真如,而能了诸法,皆如幻化事,似有而非真。

虽然许多人都知道诸行无常,如梦幻泡影,但是没有证见真如之前,都是理上知道,并不是现证。只有证得真如之后,才能通达蕴处界等一切万法如梦、如响、如影、不可得,是虚妄,都无所有,从而证得法无我。二乘的人无我,也要实证一分生空真如。是故真如是迷悟依,是转依处。如《大乘庄严经论》中明记 [54]:境界谓真如。此即见,如是说名转依。见所执境界无体,及见真如有体。如是说名解脱。

《瑜伽师地论》亦言 [55]: 复次修观行者。以阿赖耶识是一切戏论所摄诸行界故,略彼诸行,于阿赖耶识中总为一团一积一聚。为一聚已,由缘**真如境智,**修习多修习故而得转依。转依无间当言已断阿赖耶识,由此断故当言已断一切杂染。

"略彼诸行,于阿赖耶识中总为一团一积一聚",此是证入方便唯识。 "为一聚已,由缘真如境智,修习多修习故而得转依",此是证入正观唯识。由此定知,真如是转依处。缘真如境生起智慧,即得转依。转者离之义,依者得之义。转舍以前邪见、邪思惟、邪作意,依止于正见、正智、缘真如境智。在此当中,出世间智为所依止,解脱相应、菩提相应,故名转依。是故转依有层次差别,初果有初果的转依,二果有二果的转依,如是乃至十地有十地的转依,佛地有佛地的转依,当知佛地转依最高无上。

阿赖耶识体是无常,有取受性。转依是常,无取受性。缘真如境圣道 方能转依故。

阿赖耶识, 恒为一切粗重所随。粗重, 即是二障种子。转依究竟远离

一切所有粗重。又阿赖耶识,是烦恼转因,圣道不转因。转依是烦恼不转因,圣道转因。又阿赖耶识,令于善净无记法中不得自在。转依,令于一切善净无记法中得大自在。是故转依真如有大利益。如《转识论》中记<sup>[56]</sup>:是智名出世无分别智。即是境智无差别。名如如智,亦名转依。**舍生死依**但依如理故。

第八识含藏诸法种子,修行增上的过程,即是转染污种子为清净种子的过程,是故转依亦不离第八识。转依有二种依靠。一持种依,谓第八识。 第八识能持染净法种,与染净法俱为所依,圣道转令舍染得净。其余的**依他起性**虽亦是依,而不能持种故此不说。二迷悟依,谓真如。真如能作迷悟根本,诸染净法依之得生,圣道转令舍染得净。余虽亦作迷悟法依,而非根本故此不说。

修学正法所得功德受用有两种,谓:解脱功德受用,智慧功德受用。 这两种功德受用,皆因证得真如转依而有。解脱功德受用,即是所断烦恼 与无明。智慧功德受用,即是所得人无我智、法无我智。

愚夫颠倒,迷于真如,不知不解不证,故无始来受生死苦。圣者离倒,悟于真如,便得涅槃究竟安乐。由数数修习无分别智,断本识中二障粗重故,能转灭"不了真如而有之生死",及能转证"依真如建立之涅槃"。转依,即是转舍二障及二障种等,转得清净真如及菩提智为所依。由是故知,真如是转依处,是解脱处,是迷悟依,是正所证。第八识是持种依,非是真如。

问:若有人宣称:"转依就是转依第八识,或者说:转依就是转依第 八识的清净性。"这样的说法正确否?

答:应当了知,这两种说法都不正确、不如理。

第八识,恒而不审。意识心,审而不恒。法住法位,不相交错。意识心无论怎么修行,都是第六识,乃至成佛,转成妙观察智,仍然不会变成



第八识。第八识本身就具有远离二障的清净性,不觉知内六尘(唯除佛地)。 觉知心本来就觉知内六尘,不论如何修行,都会觉知内六尘。转依,**不是** 让觉知心转依第八识的清净性。这样的转依,只是一个想象而已,不合实 际,非是正道。

或许有人认为,转依就是:第八识不贪不嗔,所以我也要不贪不嗔, 随缘做事情。这样的转依,**只是**一种心理慰藉,不是真正的转依。譬如世 间人也可以讲,虚空不贪不嗔,所以我也要像虚空一样不贪不嗔,随缘做 事情。再如有世间人讲,水不贪不争,我们也要像水那样不贪不争,一切 随缘。

转依,需要觉知心证得一分清净真如。觉知心证得了一分蕴、处、界等法的空性、无我性,发起了出世间的智慧,灭除了一分执着与烦恼。从 而让觉知心安住于所证得的出世间智慧中,这才是转依。

若从二乘法的角度讲,二乘转依要证得一分生空真如,即人空性。因为证得或少分、或多分人无我故,得相应的一分人无我智,断相应的一分烦恼障,谓贪嗔等。于是安住于此人无我智中,见一切有情无有我性、无有主宰。依此人无我智,说:没有受者、没有作者及使作者等。

若从大乘法的角度讲,大乘转依还要证得一分法空真如,即法空性。 一切法空故、无我故,平平等等,是故觉知心由证真如故,发起无分别智。 **依此**无分别智,说诸法平等,并不是"站在第八识的角度讲,诸法平等"。

《楞伽经》中记<sup>[57]</sup>:譬如藏识,顿分别知自心现及身安立受用境界。所以,其实**站在**阿赖耶识的角度讲,诸法并不平等。因为阿赖耶识虽然不觉知内六尘,然而阿赖耶识了知种子、身根、器世间等。

《成唯识论》亦说 <sup>[58]</sup>: 故有漏位,此异熟识,**但缘**器身及有漏种。 因此成佛之前,第八识只缘三法而作了别,谓:器世间、身体、有漏种。 无漏佛性种子,异熟识虽然含藏但是不缘。



若在人间,人死之后重新入胎,阿赖耶识即执受新的身根。以前的身 根成了尸体,阿赖耶识虽变亦缘而不执受。如果要说"站在第八阿赖耶识 的角度讲,诸法平等",那么阿赖耶识为何不再执受上一世的尸体?是故 当知,站在阿赖耶识的角度讲,诸法并不平等,有执受者与不执受者的差 别,有器世间与身根的差别,有受熏种子与未受熏种子的差别。

问:现今时代,台湾民间有一种说法,认为:"无分别智,是觉知心 证得了第八识, 而第八识离见闻觉知故, 觉知心有了无分别智。"这种说 法是否正确?

答: 应当了知, 这样的民间说法是错误的。如上文经论中记, 第八识 有分别有了知,并非无知。另外,成佛之前,第八识对内六尘无觉知,但 是成佛以后,第八识对内六尘有觉知。如果讲"因为第八识离见闻觉知, 所以觉知心证得第八识后,有了无分别智",则是谤佛没有无分别智,因 为佛地第八识是觉知六尘的,并非不知。所以上面台湾民间的说法,是荒 谬的、错误的, 应当忏悔改正。

无分别智,由证一切法真如而有,也称真如境智、出世无分别智、如 如智。谓证一切法空性、无我性故,一切法平等寂灭,一切境相皆不现前, 一切法空故、寂灭故、平等故,一切分别皆不可得,故称此"缘真如境智" 为出世无分别智, 简称无分别智。

清净真如法界, 唯是无分别智所行境界。如是境界无二所显, 是真中 道。所言二者,谓有、非有。此中有者,谓所安立假说自性(也就是假借 言说而安立的种种法),即是世间长时所执,亦是世间一切分别戏论根本。 或谓为色受想行识,或谓眼耳鼻舌身意,或复谓为地水火风,或谓色声香 味触法,或谓为善不善无记,或谓牛灭,或谓缘牛,或谓过去未来现在, 或谓有为、无为,或谓此世、他世,或谓日月……最后乃至或谓涅槃,如 是等类是诸世间共了诸法假说自性,是名为有。



言非有者,谓即诸色假说自性,乃至涅槃假说自性,无事无相假说所依,一切都无假立言说,依彼转者亦皆一无所有,是名非有。

先所说有,今说非有。有及非有二俱远离法相所摄真实性事,是名无二。由无二故说名中道,远离二边亦名无上。佛世尊智于此真实已善清净,诸菩萨智于此真实是正所学亦能分证。又即此慧是诸菩萨能得无上正等菩提广大方便。何以故?以诸菩萨处于生死,彼彼生中修空胜解(即理证、事证真如),善能成熟一切佛法及诸有情。又能如实了知生死,不于生死以无常等行深心厌离。若诸菩萨不能如实了知生死,则不能于贪瞋痴等一切烦恼深心弃舍。不能弃舍诸烦恼故,便杂染心受诸生死。由杂染心受生死,不能成熟一切佛法及诸有情。若诸菩萨于其生死以无常等行深心厌离,则会速疾入般涅槃。彼若速疾入般涅槃,尚不能成熟一切佛法及诸有情,况能证得无上正等菩提。

若诸菩萨由习如是空胜解故,则于涅槃不深怖畏,亦于涅槃不多愿乐。 若诸菩萨深怖涅槃,即便于彼涅槃资粮不能圆满。由于涅槃深怖畏故,不 见涅槃功德胜利。由不见故,便于涅槃远离一切清净胜解。若诸菩萨于其 涅槃多住愿乐,则会速疾入般涅槃。彼若速疾入般涅槃,则便不能成熟佛 法及诸有情。

### 区别七: 真如非五蕴所摄, 第八识属于大乘五蕴。

识蕴内涵可深可浅,有广有狭。无论是小乘五蕴还是大乘五蕴,都不包含真如。因为真如是空性,是胜义,非蕴所摄,而第八识不是如此。蕴处界者,是世俗谛。虽然小乘五蕴不含第八识,但是大乘五蕴包含第八识。

在二乘法中,识蕴所摄是六识:眼识、耳识、鼻识、舌识、身识、意识。 在大乘法中,识蕴所摄是八识:在六识基础上,增加了第七识、第八识。 大乘经典演说诸法实相,内容宽广,是故大乘法中的识蕴,包含第七识与第八识。 《瑜伽师地论》记载<sup>[59]</sup>:云何识蕴,谓心意识。**复有**六识身,则 眼识耳鼻舌身意识。**总名**识蕴。

论里讲得非常清楚,识蕴有两个含义。一者,心意识;心即阿赖耶识,意即第七识末那,识即见闻觉知之六识。二者,六识身。因为有两种深浅不同的含义,所以论中用了"复有六识身"。如果只有一个含义,则不会有"复有"二字。

再如《瑜伽论记卷》记载 [60]: **识蕴**谓心意识,此有**两解**。一云,即六识体有集起义名心,有思量筹虑义名意,了别名识。一云,赖耶名心,末那称意,六识名识。

识蕴有两解,一者以六识来解读,二者以八识来解读。两种方式皆正确。识蕴是说心、意、识。这有两种解释,第一种是依二乘而解释:单就六识而言,因为六识有集起之义,所以名为心;六识也有思量筹虑之义,所以名为意;六识有了别六尘之义,所以名为识。另一种大乘的说法是:阿赖耶识名为心,末那识名为意,前六识名为识。

再如《大乘阿毗达磨集论》记载 [61]:云何建立识蕴,谓心意识差别。何等为心。谓蕴界处习气所熏,一切种子**阿赖耶识**,亦名异熟识,亦名阿陀那识以能积集诸习气故。何等为意,谓一切时缘阿赖耶识思度为性。与四烦恼恒相应,谓我见我爱我慢无明。此意遍行,一切善不善无记位。唯除圣道现前,若处灭尽定及在无学地。又六识以无间灭识为意。何等为识,谓六识身,眼识耳识鼻识舌识身识意识。

论中明说: 识蕴包含第七识与第八识。有些学人抱着小乘识蕴的观点 不放,是没有必要的。既然修学大乘,就应当放开心量,接纳大乘五蕴的 正知见。

再如世亲菩萨所造之《大乘五蕴论》记载 [62]:云何识蕴,谓于所缘境**了别为性**。亦名心意,由采集故,意所摄故。最胜心者,谓阿



赖耶识。何以故,由此识中诸行种子皆采集故。又此行缘不可分别,前后一类相续随转。又由此故从灭尽等至、无想等至、无想所有起者,了别境名转识还生,待所缘缘差别转故,数数间断还复转故。又令生死流转旋还故。阿赖耶识者,谓能摄藏一切种子故。又能摄藏我慢相故。又复缘身为境界故,即此亦名阿陀那识,能执持身故。

识蕴中的识,就是了别的意思。阿赖耶识于所缘境刹那了别,当然属于识蕴。

再如《大乘法苑义林章》中记载 <sup>[63]</sup>: 段食是色蕴。思、触是行蕴。 八识是**识蕴。**亦曾说言 <sup>[64]</sup>: 于百法总有七十法通无漏。第一心法八 识是**识蕴性**。

论中明确记载,八识是识蕴。是故应当明了,于大乘法中,八识是识蕴。五蕴涵盖一切有为法尽,谓色蕴外更无余色,受想行识蕴外更无有余 受想行识。一切有为事皆此五法所摄,故说五蕴属于尽所有性。

再如《佛地经论》中记<sup>[65]</sup>:复次如是所说四智,转何法得。摄大乘说,**转识蕴得**。

《摄大乘论释》亦记<sup>[66]</sup>:由转阿赖耶识等**八事识蕴**得大圆镜智等四种妙智。如数次第或随所应。当知此中转阿赖耶识故得大圆镜智。

成佛之时,转识成智。转识蕴八识,成就佛地四智。转第八识,得大圆镜智。转第七识,得平等性智。转第六识,得妙观察智。转前五识,得成所作智。

依世俗谛,如来有为功德蕴处界摄。五蕴通于有漏、无漏。是故,佛 地唯有无漏五蕴,故佛身中,十八界等,皆悉具足,而纯无漏。

依如实义讲:如来身土甚深微妙,非有非无,非是有漏亦非无漏,非善非恶亦非无记,非蕴界等法门所摄,但随所官种种异说。如来非实蕴



界处摄,所有善等皆是示现。成佛以后,识无蕴集,转识成智,识蕴尽灭。非八识体灭,以成智用,妙用圆成,非蕴所摄,故称蕴灭。犹如金矿,炼就纯金,金体虽有,无复矿名。如《华严经》中记<sup>[67]</sup>:佛子!如来心、意、识俱不可得,但应以智无量故,知如来心。

再如《成唯识论》中记<sup>[68]</sup>: 然胜义谛,略有四种。一世间胜义,谓蕴处界等。二道理胜义,谓苦等四谛。三证得胜义,谓二空真如。四胜义胜义,谓一真法界。此中胜义,依最后说,是最胜道所行义故。**为简前三**,故作是说,此诸法胜义,亦即是真如。

世间胜义,是蕴处界等。世间胜义内容属于世俗谛。

道理胜义,是四圣谛。

证得胜义,是人空真如、法空真如。

胜义胜义,是一真法界,简称真如。

真如体是不可安立法,故名胜义胜义。胜义胜义,即是非安立谛——真如。很明显,作为大乘论著的《成唯识论》,把第八识归类于蕴处界中。

再如《瑜伽师地论》中记<sup>[69]</sup>:云何名为尽所有性。谓色蕴外更无余色,受想行识蕴外更无有余受想行识,**一切有为事**皆五法所摄。一切诸法,界处所摄。一切所知事,四圣谛摄。如是名为尽所有性。

论中明确记载,五蕴摄一切有为事。第二能变识是第七识,第三能变识是前六识。第八识是有为法,是第一能变识,故为五蕴所摄,属于五蕴中的识蕴。第八识亦具了别性故,归属识蕴。

《成唯识论述记》中亦记<sup>[70]</sup>:**除识蕴中**本识、意根。余想蕴全, 三蕴少分,为名色支体。

窥基大师在《成唯识论述记》里面也明确把第八识、意根归属于识蕴。 所以在大乘法中,识蕴的内涵较广,包含了第八识与第七识。



### 区别八: 真如是圆成实性, 第八识是依他起性。

圆成实自性,简称圆成实性,也常简称为圆成实。《瑜伽师地论》<sup>[71]</sup>: 云何圆成实自性,谓诸法真如。圆满成立的诸法实性,即是圆成实性。二空所显圆满成就之诸法实性名圆成实,显此遍常,体非虚谬。真如即是圆成实性,如经论中讲的七真如,都属于圆成实性。真如是第一义空,空性一味,无有差别。

问:圆成实性当云何知?

答:当正了知,如先所说差别之相,所谓真如、实际、法界,如是等类无量差别,皆是圆成实性。复当了知所余差别,谓无形色、不可睹见,无所依住、无所攀缘,不可显现、不可了别,不可施为、不可宣说,离诸戏论、无取无舍。

问:依他起性当云何知?

答:当正了知一切所诠有为事摄,亦即一切有为法。云何一切所诠有为事耶?所谓蕴事、界事、处事……十力、四无所畏、愿智、永害习气、诸相随好、一切种妙智。

依他起自性,简称依他起性,或者直接简称为:依他起。《瑜伽师地论》<sup>[72]</sup>:云何依他起自性,**谓从众缘**所生自性。论中讲得清楚明白,凡是众缘所生的法,都属于依他起性。

阿赖耶识四缘所生,相续运转如河流,属于依他起性,并非圆成实性。 谓心心所及所变现,众缘生故,如幻事等非有似有诳惑愚夫,一切皆名依 他起性,是故八识皆是依他起性。如《成唯识论述记》中记载<sup>[73]</sup>:楞迦 经(即楞伽经)说八九种种识如水中诸波,说有九识即是增数,显 **依他识**略有三种、广唯有八。

亦言 [74]:

述曰: 谓立量云。诸心、心所、非实有性。依他起故, 如幻事等。

诸部皆许幻事非实。

问: 若尔心、境都无差别, 何故乃说唯有识耶?

论:为遣妄执至说唯有识。

述曰: 为外道等心、心所外执实有境故,假说唯有识。非唯识言便有实识。

论中讲得很清楚,为了除去众生的妄执,说万法唯识。讲唯识,并不 是讲存在一个真实不灭的第八识。

另外,三性(遍计执性、依他起性、圆成实性)有二体,也就是有两个分析的角度而有两种。一、常无常门。常为圆成实,唯真如是。**一切有为**皆依他起,依他众缘而得起故。二、有漏无漏门。一切无漏皆圆成实,诸有漏法皆依他起。

有漏心等定属依他,无漏心等容二性摄,众缘生故摄属依他,无颠倒故圆成实摄。第八识有二位:有漏位、无漏位。成佛之前第八识都是有漏位,成佛之后第八识是无漏位。是故阿赖耶识**只属于**依他起性。大圆镜智既属于依他起性,也属于广义的圆成实性。

《成唯识论述记》中说<sup>[75]</sup>: 心、心所法四缘定故。此中所说四缘是: 因缘、等无间缘、增上缘、所缘缘。

亦如《瑜伽师地论》中记<sup>[76]</sup>:复有四缘。一因缘,二等无间缘, 三所缘缘,四增上缘。当知此中若能生因是名因缘。若方便因是增 上缘。等无间缘及所缘缘,唯望一切心心法说。

色法二缘生,谓因缘、增上缘,没有等无间缘与所缘缘。一切心、心 所法四缘生,是故论中言:等无间缘及所缘缘,唯望一切心心法说。

若无第一因缘者,无有亲生现行果之义,则诸法不成立。若无第二等 无间缘者,则无开导引后生义,无有相续,全成间断。若无第三所缘缘者, 则心无所虑处,不能牵心用,心无所托,乃心境俱成断灭。若无第四增上



缘者,虽具前三缘,若无增上,即成障碍,法亦不生。四缘具足,方成心法。

八识心王**定有此**四缘故,说第八阿赖耶识四缘所生,恒转如暴流。一切色法二缘所生,没有等无间缘与所缘缘。真如法身非色非心,为表无相故称真心,四缘皆无,湛然常住。

若换一个角度,分析诸识缘起之理。则眼识九缘生(九缘者,谓空、明、根、境、作意、意识、第七识、种子、第八识),耳识八缘生,鼻识、舌识、身识七缘生。意识依五缘生(五缘者:一第八识,二意根,三作意,四种子,五境缘)。第七识依三缘生。第八识依四缘生。如《成唯识论述记》中记<sup>[77]</sup>:八以四缘生。一即第八,七识为俱有依,无根本依,即为俱有依故。二以随所取为所缘。三作意。四种子。故有四缘也。

《大乘百法明门论疏》亦记<sup>[78]</sup>:第七四缘生,五中除染净缘。或三缘生,以根与境并第八故。**第八四缘生,**五中除染净,以第七识即所依根故。

故知第八阿赖耶识,四缘所生。四缘者:第七识、所缘、作意、种子。 第八识念念相续,恒转如流是相续常。第八识的**俱有依**亦但一种,谓第七识。八识都有了别性,所以第八识也是属于识体,应当也有所依;第七识即为第八识的俱有依。

乃至成佛,转识成智,第八识名大圆镜智,仍然属于依他起性,又由于离倒清净,故名清净依他起性。如《佛地经论》中记<sup>[79]</sup>:如是四智妙用无碍,故名自在。穷生死际常用不息,故名无尽。大圆镜智、平等性智,常无间断故名无尽。妙观察智、成所作智,虽有间断,而暂作意即能现前,数起无穷亦名无尽。相谓体相皆从缘生,说名清净依他起性,皆无颠倒说名清净。

区别九: 真如是唯识性, 第八识是八识之一属于唯识相。

真如是诸法实性, 也是八个识的实性, 是八识心王之实性故, 也称为



心性、识性。如《宗镜录》中记<sup>[80]</sup>:如称妙法莲华经者,妙法即是绝待**真心**,称之曰妙。莲华以出水无著为义,即喻**心性**,随流堕凡而不染垢,返流出尘而不着净,乃至下之七喻,比况皆同。**火宅,**即是第八识体。

真如是诸法实性,也是识之实性,故经论言<sup>[81]</sup>:真如亦是识之实性。 实性就是识之空性、无我性。

藏识有漏虚妄不实故名为空,此空之性,即是空性。依他起上彼所妄执我法俱空,此空所显识等真性,名为圆成实性真如。

如《成唯识论述记》中记<sup>[82]</sup>:又言唯识相、性不同。相即依他, **唯是有为**,通有、无漏。唯识即相名唯识相,持业释也。性即是识 圆成自体,**唯是真如**,无为无漏。

第八识是有为法,属于唯识相。

真如属于无为法,是唯识性。

依胜义谛,一切法虚妄不实,没有自体,以真如为体;真如是一切法的性净本体,也是八个识的性净本体,故说性(也就是心性:真如)即是识圆成自体,无为无漏。若依世俗谛,眼识有眼识的体,耳识有耳识的体……第八识有第八识的体;八个识的体,是八个识各自的自证分,是有为法。

真见道证唯识性,相见道证唯识相。两者的区别还是很大的,千万不要性相不分,否则就会误入歧途,自害害人。

## 区别十: 真如是自性身,大圆镜智是受用身。

佛具三种身,谓自性身(也称法身),报身(也称应身、受用身),化身(也称变化身、应化身)。

如来法身,也称自性身。如《证契大乘经》中记<sup>[83]</sup>:云何如来法身。 佛言:正士,法身者无色无现、无碍无似、无表无住、无依无取、 不灭不生不可譬喻。如是正士,如来**自性之身**不可言说。如来之身



是法身、智身、无等身、无等等身, 陪卢遮那身, 虚空身、不断身、不坏身、无量身、最上身、真实身、无譬喻身、**自性身**。

法身清净真如为体。真如即是诸法实性,法无边际,法身亦然,遍一切法无处不有,犹如虚空,不可说其形量大小,就相而言,遍一切处。

真如即是法身,也称自性身、自性法身、真如法身、清净法身。如《佛地经论》中记<sup>[84]</sup>:诸经皆说清净真如为法身故。赞佛论说,如来法身无生灭故。庄严论说,佛自性身本性常故。能断金刚般若论说,受持演说彼经功德,于佛法身为证得因,于余二身为生因故。诸经论说,究竟转依以为法身。转依即是清净真如,非对治道。故知法身唯净法界,真如为性。庄严论说,大圆镜智是受用佛。摄大乘说,转诸转识得受用身。

大圆镜智,即无垢识,对应的是佛自受用身,非是法身。

平等性智,现佛他受用身,于净土中度化地上菩萨。自受用身、他受用身,统称受用身,也称报身。如窥基大师于《大乘法苑义林章》中记<sup>[85]</sup>:受用身有二。一自受用,二他受用。四智品中真实功德,镜智所起常遍色身,为自受用。庄严论中说,大圆镜智是受用佛。

成所作智,于秽土中示现化身佛,度化凡夫、二乘、大小菩萨众。

真如即是法身,也称自性身、自性法身、清净法身。大圆镜智,是佛受用身。自性身与受用身,性质不同,差别极大,不可混淆,由此定知:第八识不是真如。

# 第四节 真如与第八识的关系

我们再来分析第二个疑点,真如与第八识的关系如何?既然已经知道了真如与第八识不同,那么真如与第八识是什么关系呢?真如能统摄一切法,第八识也能含摄一切法,两者一定关系密切,有区别也有联系,在这里有五个方面的内容需要讨论清楚。

内容一: 真如是体、性, 八识是相、用。

真如无为,藏识有为。乃至成佛,真如依然无为,无垢识依然有为。 法住法位,不会改变。

真如是一切法无倒实性,也是第八识之实性。真如无相无为,没有行相。第八识虽然行相微细,但有行相。其相续运转,回向位菩萨能少分证知第八识的相分,地上菩萨能证知第八识的见分。

真心是一切法无倒实性、性净明体,是故第八识无别自体,亦以真心 为体。如《摄大乘论释》中记<sup>[86]</sup>:一切法以识为相,真如为体故。

真如譬如水,八识如水波。水波以水为本体,水以水波显其相用。 从真如的角度讲,含藏诸法种子的藏识是真如,处处起思量的转识也是 真如,一切法都是真如。是故六祖惠能大师言<sup>[87]</sup>:自性能含万法,名 含藏识。若起思量,即是转识。亦说<sup>[88]</sup>:真如即是念之体,念即 是**真如**之用。

《佛说法集经》记<sup>[89]</sup>:一切法唯是名字,以无实物故。一切法 离诸见,以不可见故。一切法不缚不脱,以无形相故。一切法不去, 以**真如**为体故。

**故知**:真心是体、性。八识是相、用。整个八识都是真如内在功德即性德,所显而有。真如所显之相,广说是万法,细分是八识,总说是第八识。如《宗镜录》中记<sup>[90]</sup>:今性相二宗互相非者,良由不识真心。



每闻心字,将谓,只是八识。**不知八识**但是真心上随缘之义。故马鸣以一心为法,以真如生灭二门为义。论云:依于此心,显示摩诃衍义,心真如是体,心生灭是相用。

心真如门者,是真如。心生灭门者,是八识,略说即第八识。 真如,有空、不空义。

- 一、真实空,究竟远离不实之相、显实体故。
- 二、真实不空,本性具足无边功德、有自体故。

真实空者。从本已来一切染法不相应故,离一切法差别相故,无有虚妄分别心故。应知真如,非有相非无相、非一相非异相、非自相非他相……略说以一切众生妄分别心所不能触,故立为空。据实道理,妄念非有、空性亦空,以所遮是无、能遮亦无故。言真实不空者,即显**真心**常恒不变、净法圆满故名不空。

真如法身虽是无为,而具有无量无边功德性,真如内在的无量功德,由八识来显发。**有为功德**以八识来显发,以第八识来总持,依此建立心生灭门。

心生灭门者。谓依真心如来藏有生灭心转,不生不灭与生灭和合非一 非异,名阿赖耶识。

由此可见,真心从体、性上总持万法。第八识从相、用上总持万法。 真心为体,八识皆是心相。犹如海水,聚为大海,随风起浪,浪如七识。 海水为体,大海、波浪皆是水相。**如果**水隐他方,则沧海桑田,大海、波 浪一时都无,不见水相。水体不灭,水相不显,即如同定性声闻入无余涅 槃,八识皆尽,唯余清净无为真如法界。

八识心王皆以真如为性净本体,真如以八识来显其内在功德妙用。 真心即理体,八识是相用,是以动静无际,性相一原。如水即波,波即 是水;水是波之体,波是水之相;波有种种行相,体是唯一即水。亦如 黄金打造的风车,性净本体黄金为真心,主干车身为藏识,动转风叶为七识。如下示意图所示:





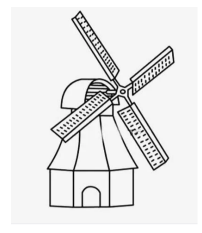


图 1.2 风车图

真如是水体、水性,是黄金、金性。八识是波涛是水相、显水之作用, 亦如金器皿、显金之作用。

真心从来无生灭,所显之相八识有生灭,故说是心相灭,非心体灭。 乃至入于无余涅槃,真心亦不灭不动摇,但心之相即八识灭。此无余涅槃 界,唯有清净真如,离相湛然,寂灭安乐。

### 内容二: 真如法界的法性义与法身义有差别, 非无差别。

问:有些人认为"真如既然是八识之实性,那么真如就不能离开八识而独有。因此,离开了八识,真如法界也就没有了。"这样的见解是否正确?

答:这样的见解不正确,不可以讲"离开了八识,真如法界就没有了。" 新学菩萨有这样的想法,是常见的,但也是片面的,所以是错误的。真如 是八识之实性没有错,但真如也是法身,是八识之性净本体,而八识是真 如所显之相、用。真如法界具有法性义与法身义,他们忽视了"真如是法 身"这一点,所以说不全面,也就不准确,是错误的判断。

清净真如法界,是自觉圣智所证,如何证得此真如法界、常住真心呢?



要从真如法性入手,从诸法空性、无我性入手。以亲证诸法空性、无我性,证得一切法真如故,亲证契合此清净真如法界。

1. 如果依证得之义,**从法性**的角度讲,圆成实性真如,离不开第八识。 若离开了第八识,则无能证之人,**唯余**清净无为之真如法界,远离戏论非 空非有,如何谈得上有"三性、三无性"可证可得呢?"法与法性,理 必应然。胜义世俗相待有故"。若离世俗谛,则无胜义谛可说,无有 二谛可得建立,唯有一谛可得建立:谓即真如清净法界。于一实谛中,诸 法寂灭,不生不灭,非空非有,无内无外,无得无失,无有世俗亦无胜义, 无有一法可得安立,空性自空,空不可得,何况诸法。

是故若从证得之义,从法性的角度讲,圆成实性与依他起性非一非异,不即不离。若离依他起性之第八识,则无圆成实性之真如可证可得。虽然 法性不显,然而法身不灭。

2. 如果不依证得之义, **从法身**的角度讲,清净真如法界,是常、是实、是法身、是涅槃。八识是真心所显之心相,念念生灭相续,非常非一;真心是八识之性净本体,不生不灭不动摇,是常是一。心相虽灭,心体不灭。如镜中像,如水中月。像有生灭,镜体不灭;月影有来去,水无来去。是故若八识灭尽,入无余依涅槃界已,**唯余**清净真如法界。

如《大般若经》中记<sup>[91]</sup>:善男子!如来法身即是诸法真如、法界。 真如、法界既不可说有来有去**,如来法身**亦复如是无来无去。

《文殊师利所说般若波罗蜜经》中记<sup>[92]</sup>: **佛法身**者不可思议,无相无形,不来不去,非有非无,非见非不见,如如实际,不去不来,非无非非无,非处非非处,非一非二,非净非垢,不生不灭。

《成唯识论》中记<sup>[93]</sup>:清净法界,无生无灭,性无变易,故说为常。四智心品,所依常故,无断尽故,亦说为常,非自性常。

《成唯识论述记》中亦说 [94]: 又真如无生灭故常, 无变易故常,

**皆自性常故**。四智心品所依真如常故常,其四智品体,无断及无尽故说常。

是故当知,清净真如法界,是自性常,无生无灭,无来无去,不可思议,远离二边。乃至定性声闻入无余依涅槃界已,唯余此清净真如法界。 "离色心等法,无有真如可证可得",并非讲:色心灭尽,真如亦灭。如 果不能理解真如法界的两个内涵:法性义与法身义,就会落入损减执中, 或者落入增益执中。

落入损减执者,就会认为入了无余涅槃全无所有。落入增益执者,就会认为入了无余涅槃还有第八识存在。应当了知,这样的两种观点都不正确。正确的观点是,定性声闻如果入了无余涅槃,唯余离言说清净真如法界。

#### 内容三:如何理解"自性清净心,自性清净心而有染污。"

有二法难可了知,谓自性清净心难可了知,彼心为烦恼所染亦难了知。如此二法,唯有地上菩萨乃能亲证,诸余声闻、辟支佛等,唯依佛语信此二法。此处比较微细,三贤位菩萨信受理解即可。

自性清净心,简称自性,即是真如。

自性清净心而有染污即是: "如虽性净,而相有杂染。"如,即是真如。相,谓八识。真如之相用随染是阿赖耶识,若真如之相用转净是如如智。真如是法身,性自清净,体亦无染。真如所显之相用即八识有染污,故称:如虽性净,而相有杂染。

真如之相用八识若净,则转识成智,四智圆明,即是佛地如如智。地上菩萨分证如如智功德,佛地满证如如智。佛地如如智,亦称本觉、自然智。本觉自然智,即是真如自性内在功德。自性功德,简称性德,一切众生皆具如来智慧德相。

问:无漏性德本自具足,何假外修而成佛道?

答: 为决此疑, 古代祖师立有二德, 谓: 性德、修德。性德是自性本



具之德,修德是用功修行之德。性德本具,要因修显。性德是内因,修德是外缘。内因外缘具足,方成佛道。譬如木能生火,无缘不起火。性德本具,须假修德,如遇因缘,方有火生。"因修显性,以性成修。"若没有性德,修德也将不能成就。性、修缺一不可,和合方备。若修万善,则顺法性;以净夺染,性德方起。凡夫虽具性德,因为造众恶业,本性功德不显,不成妙用。

一切众生皆具如来智慧德相,本自具足。性德随染,即和合义。如《八识规矩纂释》中言 [95]:所谓佛法之精髓也。良以一真法界圆明妙心,本无一物,了无身心世界之相,又何有根境对待妄想分别之缘影乎。原此心境皆因无明不觉,迷此一真法界。不生不灭真心与生灭和合变为阿赖耶识。

亦如《大乘义章》中记<sup>[96]</sup>:**真心**与妄和合名阿梨耶,亦名本识,亦名藏识。

如何理解这个真如本净而相有杂染的事情呢?

## 1. 冰晶喻

比如净水,随人心念善恶不同,在凝结成晶体之时,会呈现出不同的相貌。净水本净,从来不染,心念不同,所显之相,有好丑差别。



图 1.3 善心念影响下的冰晶图

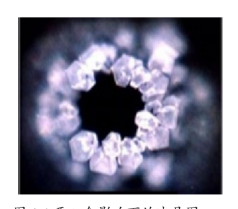


图 1.4 恶心念影响下的冰晶图

譬如上图中净水的不同结晶图。真如法身,不生不灭,体本无染,不 垢不净。随众生心染污与清净的差别,所显之相有种种差别。真如喻如净 水,八识喻如冰晶。依此譬喻,来理解自性清净心而有染污。

### 2. 水性喻

再来,譬如水性,体非清浊。但由秽、不秽故,有清浊名。若泥滓浊乱,故不澄清。虽不澄清,而水清性不失。若方便澄渟,即得清净。故知净不净名,由有秽无秽故得,非关水性自有净秽。众生、诸佛亦复如是。同一真如,无有异体。但违空理故起惑着,烦恼染乱故名为浊。若不违二空,转依真如,则不起无明,烦惑不染,所以假号为清。

法身即真如,第一义空。空非顽空,具众妙德,随缘显相,相即八识。 因无明故,不知"凡所有相皆是虚妄",故有执取。若无明灭尽,转识成智,则相纯智相,法法平等,远离二边,究竟安乐。

内容四:第八识是有为法,并非"既是有为、也是无为"。

问:有些人认为"第八识既是有为、也是无为。"他们的理由是在《解深密经》中记载:一切法者略有二种,一者有为,二者无为。是中有为非有为非无为,无为亦非无为非有为。这样的观点是否正确?

答:认为"第八识既是有为、也是无为"的观点是错误的,是混淆了 胜义谛与世俗谛。

如果把经文补全,再来仔细分析一下,意思就很清楚。

《解深密经》<sup>[97]</sup>:尔时如理请问菩萨摩诃萨,即于佛前问解甚深义密意菩萨言:最胜子!言一切法无二。一**切法无二**者,何等一切法,云何为无二。

解甚深义密意菩萨,告如理请问菩萨曰:善男子!一切法者略



有二种,一者有为二者无为。是中**有为**非有为非无为,**无为**亦非无为非有为。

此处是大菩萨们依"一切法无二"的角度,来讨论"一切法云何无二"。 所以此处是依"一切法无二"之平等性来说,也就是依胜义谛来说的。

依胜义谛,就要以实相界、第一义空来看待一切法,以一切法共性、 共相来观待:一切法平等、一切法寂灭、一切法空,是故一切法无二。是 故依于胜义谛,远离二相,离四句、绝百非,双非双遣。依胜义谛,双非 双遣,故说"一切有为法,非有为非无为。一切无为法,非无为非有为。" 何以故?因为一切有为、无为诸法,皆空故、寂静故、不可得故。空中有为、 无为皆不可得,不可得故不可施设有为、无为差别,一切法平等寂灭。

如果**依世俗谛**,就要从现象界的角度来看待一切法,以一切法的自性 (自身的性质)、自相来观待:有为法是有为法,无为法是无为法;有为 法有其特点,无为法有其特点,互不相同,各有差别。

依世俗谛立六趣生,依胜义谛说皆空寂。

依世俗谛立染净有,依胜义谛说毕竟空。

依世俗谛立种种名,依胜义谛说无所有。

依世俗谛立种种相,依胜义谛说不可得。

依世俗谛立三际有,依胜义谛说假施设。

依世俗谛立众生界,依胜义谛说本来空。

依世俗谛立胜义谛,依胜义谛说但假名。

世俗谛故了知二性,由胜义谛离一异性。

世俗胜义无各别体, 世俗真如即是胜义。

世俗谛**有故**,不堕断灭中;胜义谛破故,不堕常见中。

譬如江河未会大海,则有别名,既入大海,则无差别;菩萨亦如是, 世俗谛中有差别,第一义谛则无差别。 如《父子合集经》中记<sup>[98]</sup>:世尊!譬如空拳中无有物,但诳愚童, 唯假名尔。胜义谛中,以至空拳,所立名字,亦不可得。如是乃至 眼及眼根,**于胜义中**,亦复非有。

亦如《大乘入楞伽经》中记[99]:

一切法无生,亦复无有灭。于彼诸缘中,分别生灭相; 非遮诸缘会,如是灭复生。但止于凡愚,妄情之所著; 缘中法有无,是悉无有生。习气迷转心,从是三有现; 本来无有生,亦复无有灭。观一切有为,譬如虚空花; 离能取所取,一切迷惑见。无能生所生,亦复无因缘; 但随世俗故,而说有生灭。

由此故知,依胜义谛故,作如是言:"一切法者略有二种,一者有为二者无为。是中**有为**非有为非无为,无为亦非无为非有为"。何以故?有为无为,平等空故、寂静故、远离故、不可得故。

若依世俗谛,则有为法就是有为法,有为法必非无为法。无为法就是 无为法,无为法必非有为法。不可以混淆,错乱。

总结下来的结论:

如果依胜义谛, "第八识既是有为、也是无为"的观点是错误的。此观点**并不是**经论里依胜义谛讲的"非有为非无为",也不是"与空相应"的离四句、绝百非、双非双遣,**而是**落入了"与有相应"的"四句"中,成了"既是有为、也是无为。"

如果依世俗谛, "第八识既是有为、也是无为"的观点仍然是错误的。 经论皆说第八识是有为法,乃至成佛转识成智,名大圆镜智,无漏有为清 净圆满,也仍然是有为法。**不存在**"既是有为、也是无为"的混乱观点。 佛法修学中,应当概念清晰,不要模棱两可、糊弄学人,否则就是自害害 人、贻误终身。



**譬如**大梵天王是中性身,非男非女。有愚痴人不解此中道理,对大众言:大梵天王非男非女,所以大梵天王既是男人、也是女人。此愚痴人所说甚为颠倒,不如实知故,起邪见故,误导众生故,坏人正见故。

同样的道理,经论中依胜义谛说:第八识非有为非无为。有愚痴人不解此中道理,对大众言:第八识既是有为、也是无为。亦复如是,甚为颠倒,极为欺诳。是故大众诸佛子,应当远离此邪见,树立正见。

内容五: 真如是无为法, 如何理解"何期自性, 能生万法。"

许多学人在读到《坛经》里六祖惠能大师的偈子: "何期自性,能生万法。"都表示难以理解:明明自性就是真如,真如是无为法,又如何讲"真如生万法"呢? 学人如果把胜义谛与世俗谛的区别与联系认识清楚了,这个问题就会迎刃而解,清楚明了。

## 1. 真如是胜义谛,是第一义空。

真如生万法,是依胜义谛说。一切法真如,一真一切真,无有一法不 是真如,无有一法不空,无有一法不寂静,无有一法不平等,无有一法不 清净,无有一法不远离。

真如生万法, 其实无所生, 以法皆无生, 故说真如生。

若有法可得,不说真如生,以法不可得,故说真如生。

以法无所有, 平等寂灭空, 法法皆空性, 故说真如生。

真如是法身,一真一切真,法法皆法身,故说真如生。

生而无所生,是真胜义谛,寂灭第一空,平等自性身。

如《大般若经》中记<sup>[100]</sup>:如实知见诸法不生,诸法虽生真如不动,真如虽生诸法而真如不生,是名法身。清净不变如虚空无等等,一切三界无有一法所能及者,遍有情身无与等者;清净离垢本来不染,自性明净、自性不生、自性不起。

经中记载明确,要"**如实知见**诸法不生"。在这个前提下,讲"真如生万法"。一切法无生,生而无所生,所以说"真如虽生诸法而**真如不生**"。因为一真一切真,法性皆平等,一切法真如,是故真如是法身。所以大众学人一定要以胜义谛的角度来理解"何期自性,能生万法。"

亦如《占察善恶业报经》中说<sup>[101]</sup>: 所谓一切法毕竟无体,**本来常空**, 实不生灭故。如是一切法实不生灭者,则无一切境界差别之相,寂 静一味,名为真如第一义谛,自性清净心。

亦如《大乘起信论》中说<sup>[102]</sup>:是故诸法从本已来性离语言,一切文字不能显说,离心攀缘**无有诸相,**究竟平等永无变异不可破坏,唯是一心说名真如。

觉一切法空者**名为**菩提。菩提者**名觉**一切法空。空者即是菩提。如是空无相无愿,无作无行,无依无生,无取无处。觉如是法者名为菩提。如果只是觉人空,得二乘菩提;如果在觉人空的基础上,还能觉法空,得大乘佛菩提。世尊**常说**人空、法空,我们应当信受奉行。一切法空故,无有一法可得,无有一法可生,一切法真如,故说真如生。诸法真如生的意思就是:诸法皆无生,真如是法身。

依大乘胜义谛,诸法皆无生,不说因缘生。

依世俗谛而言,诸法因缘生,亦随因缘灭。

如《大乘入楞伽经》中明记[103]:

本来无有生,亦复无有灭。观一切有为,譬如虚空花; 离能取所取,一切迷惑见。无能生所生,亦复无因缘;

但随世俗故, 而说有生灭。

此中道理,行者应当仔细体会,深刻理解。如果是初学大乘不久,就 把上面的经典原文多读诵几遍。此是大乘第一义谛,第一义空。此中现观 亲证,要在初地以上,以亲证二空所显真如故,如实通达。虽然三贤位不



能实证一切法真如, 但是理上通达还是可以做到的, 可以如实信解。

如果是初学佛法,都会有这样的疑问:既然都说一切法空、寂静、无生,我怎么见到处处是法、处处有生。那是因为没有证到无生法、没有智慧现观的缘故,不能照见五蕴皆空,不能现观诸法空相。

真相与幻象,中间隔妄想,若除颠倒想,处处见真相。

水枯明珠现,云消日月光,翳去诳花尽,春来百花香。

若能发起种种智慧现观、证无生法,即能现见诸法空性、无我性、寂静性、无生性,一切法平等寂灭,经典所言真实不虚。譬如行者发起因陀罗网现观之后,即能现前观见一切法如影、如响、如梦、如幻、如阳焰,一时顿见人法皆空。

因为众生有种种无明烦恼的缘故,要依次第方便引导,不要总想着一步登天。应当一步一个脚印,先从理上正确了解,然后事上渐渐增上而实证。

以上是按胜义谛说,依于无为法真如。如果依世俗谛,依于有为法,则说第八识生万法。如窥基大师在《大乘法苑义林章》中记<sup>[104]</sup>:摄法归**无为之主**故,言一切法皆如也。摄法归**有为之主**故,言诸法皆唯识。这里的主,是主体的意思。

且唯识作为大乘无我观之一,最后观行的结果也是照破八识虚妄,一切法无所得,证圆成实性真如。虽然摄法所归之处不同,结果相同,皆是演说二空,证真空性。如《大乘入楞伽经》中记<sup>[105]</sup>:依于藏识故,而得有意转;心意为依故,而有诸识生。虚妄所立法,及**心性真如**;定者如是观,通达**唯心性**。

虚妄所立法,即是藏识、意(第七识)、六识。心性者,即是真如。非是世间诸法在真心内别有其体,深入观行即知:尽法界所有,虚空大地,情与非情,全是一味——离言真空,凝然清净不增不减,是故说:通达唯心性。

## 2. 第八识属于世俗谛,是依他起性之本。

真如法身无量功德,由八识来展现,第八识也是真心所显之相、用。 第八识含藏一切染净法种子故,称为**种子识。**此第八识,缘击便生转识波浪, 恒无间断犹如暴流。前七识之法种亦由第八识来含藏,是故依世俗谛,说 第八识生万法。

阿赖耶识,与诸转识,于一切时,展转相生,互为因果。阿赖耶识,与杂染法,互为因缘;如炷与焰,展转生烧;又如束芦,互相依住。第八识理应是识性故。识谓了别。理应是识性,指第八识按道理上讲具有了别性,是属于识体。是识体故必有所依,以何为依?以第七识为俱有依。是故阿赖耶识是缘生法,众缘所生,恒转如流水,属于依他起性。由于阿赖耶识含藏一切染净法种子故,说阿赖耶识是依他起性之本,譬如树根,是茎叶等本,称之为本识(或根本识)。能遍任持世、出世间诸种子故,名种子识。执持种子及诸色根令不坏故,名执持识。

此种子识,无始时来,展转相续,亲生诸法,故名为因。依是缘义,即执持识,无始时来,与一切法等为依止,故名为缘。谓能执持诸种子故,与现行法为所依故,即变为彼,及为彼依。变为彼者,谓变为器世间及有根身。为彼依者,谓与转识作所依止。以能执受五色根故,眼等五识依之而转。又与末那(即第七识)为依止故,意识(即第六识)依之而转。

由有此种子识而有诸趣者,谓有善恶趣。谓由有此第八识故,执持一切顺流转法(也就是业种、烦恼种等),令诸有情流转生死。

由第八识有如是等义故,**依世俗谛**,建立第八识为本识,此识有二种义,谓能摄一切法,能生一切法。能摄一切法者,谓藏诸法种子,与一切法不即不离。能生一切法者,谓诸法种子遇缘现行,出生根尘、七识、器世间等。真如虽然非识所生,然而离识不能证得真如,是故亦不离识。



孤因不生,独缘不起,并不是:一因生一切果。如《大乘广百论释论》中说 [106]:是故异类虽得相生,而非一因生一切果。讲第八识能生一切法,干万不要认为是第八识一个法出生了五根、六尘、七识等法,而是第八识作为因,依种种缘,出生了五根、六尘、七识等法。诸法种子是诸法的亲生因,第八识含藏诸法种子;以能持万法种故,于因位、果位中,第八识皆为根本依。真如不生不灭,非识所变,是诸法实性,故非识所生,不在此列。但是真如是诸法实性,如果没有第八识,也就不会有七识及现象界的诸法。若无诸法,则不可说有"诸法实性"可证可得,是故真如虽非识变,亦不离识。若无第八识,则唯清净真如法界,非空非有,远离二边,无余涅槃界里无有一法可得安立。

《成唯识论》中记<sup>[107]</sup>:如是八识及诸心所,**定各别有**种子所依。也就是说,八个识都有自身的种子,每一个识的识种唯能引生自身。譬如:眼识的种子遇缘现行,眼识出生,如是乃至第八识也是如此。

如《摄大乘论释》中记<sup>[108]</sup>: 唯能引自果者,谓自种子但引自果。 如阿赖耶识种子**唯能引生**阿赖耶识,如稻谷等唯能引生稻谷等果。 第八识含藏诸法种子,也含藏第八识自身的种子。含藏诸法种子的是第八 识的自证分,此是第八识的体,第八识自身的功能差别亦由此含藏。

藏识与七识互为因缘,犹如束芦俱时而有,展转相生如太极图,第八识的体(即其自证分)为所依止,或由业力、或由愿力,相续流注不曾暂息。以"因陀罗网现观"知见力故,能于此事少分了知,地上菩萨多分了知,唯佛无碍一切尽知。于佛如来圣道法中,乃能断此流转因缘,获得解脱出离生死。

**小结**:以上五个方面内容的探讨,可以防止学人横生枝节,走入岔路。 这些内容都比较重要,学人务必整理清楚,弄得明白。道路明确了,接下 来就应该懂得如何行道,也就是如何行持的问题:修行之路该怎么走,是 如何一个理路。





## 第一节 修行的理路

经论中广记: 二法摄一切法, 所谓有为、无为。

有为法, 因缘所生, 有生住异灭, 有作。

无为法,非因缘生,无生住异灭,无作。

有为法,有两类:有漏、无漏。无为法,必是无漏。

问: 有漏、无漏, 如何理解?

答:有漏随生死,无漏自解脱。

有漏法,就是会与生死相应的法。比如:世间善恶业,杀生、偷盗、 邪淫、贪吃、贪喝、贪玩等等。

无漏法,就是不与生死相应的法。比如:七觉支、八正道、如如智、十力、四无畏、十八不共法等等。

有为法有生灭,但不一定与生死相应。**生死**主要是从有情的角度来讲的。所以有为法,分为两类:有漏有为法,无漏有为法。与生死相应的有为法,是有漏有为法,例如杀盗淫、世俗禅定等。不与生死相应的有为法,是无漏有为法,例如平等性智、妙观察智、无漏禅定等。五神通,皆世俗智摄;若在凡夫及诸有学相续中者,皆是有漏;若在无学相续中者,皆是无漏。

因此,无漏有为法,远离生死,不是第一义空,有生灭。如《大智度论》中记<sup>[109]</sup>:又无漏法,乃至八圣道分,虽是无漏,以生灭故,不如第一义。第一义即真如。

阿赖耶识、异熟识与生死相应,所以是有漏。大圆镜智不与生死相应,所以是无漏。因此,第八识只有在佛地才是无漏,成佛之前第八识都是有漏。

诸善法及不善法,名有记法。不可记别是善不善,名无记法。十二人 中眼等五根、香味触尘,是无记法。阿赖耶识是无覆无记性,是无记法。 大圆镜智纯善无杂, 唯善性摄, 是有记法。

无为法无生灭,当然不与生死相应,所以无为法**必然**无漏。《百法明门论》列举了六种无为法,真如无为是主体,其他五种皆依真如假立。六种无为法之外的九十四法,都是有为法。一切有为法,以八识心王为主体。

成佛以后,既不会纯有为而无所依,也不会纯无为而无所用。如来按指海印发光,众生举心尘劳先起。如来世尊纯净无杂,无漏有为清净遍满。世间众生无明交织烦恼丛生,有漏有为不得解脱。有漏者,与生死相应。无漏者,与解脱相应。

《佛地经论》[110]:大觉地中无边功德,略有二种。一者有为,二者无为。无为功德,净法界摄。净法界者,即是真如无为功德,皆是真如体相差别。有为功德,四智所摄。无漏位中智用强故,以智名显。

佛地功德具足一切无漏有为、无为功德。

无漏无为,清净法界。无漏有为,清净四智。

清净法界,即是如如。清净四智,即如如智。

如如及如如智,摄一切佛法,是广义的如来法身。

《楞严经》<sup>[111]</sup>:如佛说言,因地觉心欲求常住,要与果位名目相应。世尊!如果位中,菩提、涅槃、真如、佛性、庵摩罗识(无垢识)、空如来藏、大圆镜智,是七种名称谓虽别,清净圆满体性坚凝,如金刚王常住不坏。

如经文中记, 佛地果位中, 有七种名称类别。

佛性,即是佛地功德自性,涵盖一切无漏有为、无为功德。是佛地功德之总称。如《大般涅槃经》中说<sup>[112]</sup>:善男子,佛性者名第一义空。亦言<sup>[113]</sup>:佛性者,所谓十力、四无所畏、大悲三念处。亦言<sup>[114]</sup>:佛性者,名顶三昧。以修如是顶三昧故,则能**总摄**一切佛法。



真如、涅槃、空如来藏,即是果位中无漏无为。

菩提、庵摩罗识、大圆镜智,即是果位中无漏有为。如《成唯识论》中记<sup>[115]</sup>:此四心品名所生得,此所生得总名菩提。四心品,即佛地四智。

无漏无为是无生相,自性身。无漏有为是无尽相,报、化身。此即经论中所记:不尽有为,不住无为。若尽有为,即住无为,成定性声闻,入寂灭之无余涅槃,不能广度众生。无漏有为的妙,就妙在这里:既能广度众生(利他),又能出离生死(自利)。

富楼那言 [116]: 我与如来宝觉圆明,真妙净心无二圆满。既然我与如来宝觉真心,都是清净圆满,为何会有如此大的差别呢? 差别就在"无漏有为"这个方面。我们的有为法之法种不清净,是染污的状态,所以是"有漏有为"。要转变此染污的有为法,成清净的无漏有为法。转变究竟的时候,就是成佛的时候。

问: "无为法"的方面有没有差别呢?

答:有!差别就是有没有亲证。无漏无为的真净妙心,一切众生与佛平等共有,无二圆满。差别就在于佛陀圆满亲证了,我们或者没有亲证,或者少分,或者多分证得,所以真如称为:迷悟依。

如《金刚经》中说<sup>[117]</sup>:一切贤圣,皆以**无为法**而有差别。此中有二义。

- 一者,贤圣之所以称为贤圣,就是因为亲证了"无为法"。这里的无为法,即是二空真如。因为亲证无为法故,与凡夫有差别。若人亲证了无为法,即是贤圣。若没有亲证无为法,则是凡夫。一切贤圣与世间凡夫的差别,是依于"无为法"。
- 二者,无为法的亲证有深有浅,有通达,有未通达。虽然证得了无为法,但是所证尚浅,未能通达,则称为贤,比如三贤位菩萨。若已证得了无为法,并且所证甚深,善能通达,则称为圣,比如地上菩萨与佛陀。是

故贤圣之差别,乃至初地至十地等等之差别,也是依于"无为法"。

正如经论中记:真如,是迷悟依。愚夫颠倒迷此真如,故无始劫来受 生死苦。圣者离倒悟此真如,便得涅槃究竟安乐。

如果亲证了"无漏无为的涅槃、真如、空如来藏",就能够转变染污的"有漏有为法"成清净的"无漏有为法"。圆满亲证"涅槃、真如、空如来藏"的时候,就是转识成智的时候。转八识成四智,即获得佛地的"菩提、庵摩罗识、大圆镜智。"

修行的过程,虽然离不开第八识,第八识是持种依。难道能离开第七识,能离开意识吗?显然也是不行的。如《成唯识论》中明记<sup>[118]</sup>:一持种依。谓根本识。由此能持染净法种,与染净法俱为所依。圣道转令舍染得净。**余依他起性,**虽亦是依,而不能持种,故此不说。

论中明确讲到,"余依他起性"也是修行过程不可少的因素。所以第八识**也是属于**依他起性,也是"依他识",不是像台湾民间某些人讲的属于圆成实性,唯除佛地。大圆镜智是属于广义的圆成实性。广义的圆成实性有二,一者真如,二者无漏有为。其余的依他起性,比如第七识、意识等,也是修行过程中的重要因素,只是不能持种,所以不是持种依。

执着不执着第八识, 祂都会藏种子。执着不得解脱, 所以对第八识, 是要照见其空性、无我性, 不能执取为我。若把第八识执取为真心真如, 则会增加我见、分别法执, 阻扰修行、障碍解脱。

第八识有两位:有漏位,无漏位。成佛前第八识都是有漏位,成佛以后,第八识转入无漏位,智力胜故,得以智名,称为:大圆镜智。

第八识成佛前只有五遍行心所法。成佛以后,第八识**增加了**十一个善心所法、五个别境心所法,纯善无杂清净圆满。五遍行心所法,加五别境心所法,加十一个善心所,一共二十一个心所法。心所法没有减少,反而增加了!发起了妙用,无漏有为,相续任运,穷未来际,故说大圆



镜智,是清净依他起性,如《佛地经论》中明记<sup>[119]</sup>:有为功德法者即是大圆镜智。由对治力转去一切粗重所依阿赖耶识,转得清净依他起性。

修行增上的过程,不是把有为法的八识,转成无为法的过程;是把有漏有为的八识,转成无漏有为的八识。法住法位,法尔如是。无为法不会因为修行变成有为法,有为法不会因为修行变成无为法。意识不会因为修行变成第七识或者第八识,第七识也不会因为修行变成第八识。

修行的过程,对无为法,是实证、转依。对有为法,是实证、转净。 修行是把有漏的有为法,**转成**清净的无漏有为法。有为法并不可怕,可怕 的是不能照见有为法虚妄、如梦、如幻而执着。若能照见有为法虚妄而得 转依,有为法即转成无漏有为法而显发妙用。

另外提醒一下大家:广义地讲,无漏有为,离倒究竟,胜用周遍,亦可称为圆成实性。所以,若说大圆镜智是圆成实性,也是正确的,此是广义说,不是按一般意义而言说。圆成实性有两个含义:一者,诸法真如;二者,无漏有为。如果没有特别指出,一般都只按第一个含义来解读。

小结:整体上看,修行之路该怎么走,一路分析下来,已经不再迷糊,比较明晰。整个修行的历程,都要立足于清净无为的真如法界,然后转"有漏有为",成为"无漏有为",最后转依圆满,即成佛道,远离二死,究竟解脱。

是故,修行的理路如下:修行之所证,就是诸法真如。证得一分真如,获得一分转依。断一分烦恼、无明,证一分解脱、智慧。舍一分有漏有为,得一分无漏有为。

烦恼障,以生空真如破除。所知障,以法空真如破除。

真如即是诸法空性、无我性。五蕴是修行中要照破的对象,证得一分 五蕴空性、无我性,即证得一分真如。如是行者证真如,断二障,除二死, 得解脱,圆菩提,成佛道。

初地入地的标志,即是实证圆成实性一切法真如。三贤位,是行者从 凡夫迈进初地的过渡阶段,所以对我们广大学人来说,三贤位的法义内容 是重点,需要熟练掌握。虽然不一定实证,但是理上要摸清。

对三贤位菩萨来说,在法义修证上,有三件事情比较重要,若能如实掌握,证人初地是迟早的事情。第一件事情,是要明白如何受持如来藏。第二件事情,是要明白如何证得一切法真如。第三件事情,是要明白如何正解阿赖耶识。这三个事情,我们接下来仔细探讨。



# 第二节 如何受持如来藏

如来藏,是正法藏,是法身藏,是出世藏,是自性清净藏。如经论中广记,如来藏是大总持,一切法是如来藏。

《佛性论》中记[120]:一切诸法不出如来自性,无我为相故,故说一切诸法为如来藏。

《央掘魔罗经》中记<sup>[121]</sup>:此偈意者,谓如来藏义若自性清净意, 是如来藏胜一切法,一切法是如来藏。

《佛说不增不减经》中记<sup>[122]</sup>: 舍利弗当知,如来藏未来际平等 恒及有法者,即是一切诸法根本。**备一切法,具一切法**,于世法中 不离不脱真实一切法。住持一切法,摄一切法。

由此故知,如来藏是大总持,是一切法所依、所持,摄一切法,一切 法是如来藏。不可以讲"万法在如来藏表面生生灭灭",此是邪见。因为 如来藏是一切法,一切法是如来藏,不可以割裂开。讲一切法是如来藏, 是依胜义谛。

一切法分为二种,一者有为法,二者无为法。《大乘百法明门论》中,列举了六种无为法。其余的九十四法皆是有为法,故第八识是有为法。

离有为法,无为法不可得。离无为法,有为法不可得。

有为法,有生住异灭。无为法,无生住异灭。

有为法,是因缘生。无为法,非因缘生。

何等名为有为法?谓三界系法,若五蕴(此处是大乘五蕴,包括第八识),若四静虑、四无量、四无色定,若四念住乃至佛十八不共法。此等名为有为法。

何等名为无为法?若法无生、无灭、无住、无异,若贪尽、瞋尽、痴尽,若**真如、**法界、法性、不虚妄性、不变异性、平等性、离生性、法定、法住、实际。此等名为无为法。



《佛地经》中记[123]: 有五种法摄大觉地。何等为五,所谓清净法界, 大圆镜智, 平等性智, 妙观察智, 成所作智。大觉地就是佛地。佛地 中无边功德, 略说有二种, 一者有为, 二者无为。无为功德, 清净法界摄。 有为功德,四智所摄。四智即是:大圆镜智,平等性智,妙观察智,成所 作智。

一切众生亦具有为、无为二法。无为者,清净真如法界:有为者,八识。 广义的如来法身,如如与如如智,总摄佛地一切无漏有为、无为功德。 即此法身, 名为: 如来藏。如《金光明最胜王经》说 [124]: 何者非化身、 非应身? 谓是法身。……是身即是大乘,是如来性,是如来藏。如来性, 即是诸佛真实法性,也称佛性。佛性总摄佛地一切功德,亦名如来藏。

以不觉故,如来藏与诸妄想,有和合、不和合义。和合义者,依不空 如来藏,是世俗谛。不和合义者,依空如来藏,是胜义谛。和合义者,能 含染净,即是藏识。不和合者,性净本体常不变异,即是真如。

一切众生有如来藏,为无量烦恼覆,如瓶中灯。瓶破则现,瓶者谓烦 恼, 灯者谓如来藏。

如来藏是大总持,一切有情是如来藏。一切有为、无为等法,体即真 如,真如为本。故《大般若经》言[125]:一切有情皆如来藏。

众生虽被烦恼所缠,佛性不失,性德常备,只是妙用不显。是故如来 藏,在缠名众生,出缠即如来。如来者,即佛法身,也就是如如及如如智。 譬如日月, 密云所覆光明不现, 云翳既除光明显照。如来之藏亦复如是, 烦恼所覆性不明显,出离烦恼大明普照,佛性明净犹如日月。

## 1. 如来藏空、不空义

一切法是如来藏。一切法,有无为、有为义,是故如来藏有空、不空 义。空如来藏是空义、无为义。不空如来藏是不空义、有为义。由是故有



二种如来藏空性之智,谓空如来藏、不空如来藏。如《大宝积经》中言<sup>[126]</sup>: 此如来藏空性之智,复有二种。何等为二。谓空如来藏,所谓**离于** 不解脱智一切烦恼。世尊!不空如来藏,**具过恒沙**佛解脱智不思议法。

空如来藏, 离于烦恼、平等解脱, 是无为义、自性清净义。

不空如来藏, 具恒沙佛法, 是有为义、受熏义。

依如来藏空、不空义,建立一心二门。**应当以**空、不空义来领会如来藏,以一心二门来受持如来藏,以二种观道来实证如来藏。

如来藏有空、不空两面。一切法亦复如是,具有空、不空两面。通过对如来藏空、不空义的通达,即能通达一切法空、不空义。从而通达中道,渐次通达一切佛法。

空如来藏, 若离、若脱、若异一切烦恼藏。自性法身是一切法空性故, 是第一义空, 远离一切相、一切分别、一切烦恼藏。如窥基大师说 [127]: 即此法身因空所显, 空本性故, 亦名空如来藏。亦如黄檗禅师言 [128]: 悟法本空, 唤作空如来藏。空如来藏, 与空相应, 与空性相应。

不空如来藏,谓具备过于恒河沙数不离、不脱、不异不思议佛法。自性法身内在功德无量无边,性德圆满具足一切智慧功德。此清净性德所显,即是佛地圆明四智,名为本觉、自然智。一切众生具有如来智慧德相,依此本自具有之如来功德智慧,建立不空如来藏。如永明延寿大师说<sup>[129]</sup>:不空如来藏,过恒沙不离不脱不异不思议佛法故。此经文明何义,所谓显示生灭门中自相本觉。备过恒沙一切功德,被过恒沙一切染法之所染故。以何义故,一切净法总名不空。所谓一切净法自体中实,作用胜妙,远离虚假,超越巧伪,故名不空。不空如来藏,与不空相应,与无漏有为功德相应。

依空,建立心真如门,以真如摄一切法。

依不空,建立心生灭门,以阿赖耶识摄一切法。

空、不空如来藏,都是如来藏。是故上面的二门并不排斥、也不矛盾,只是站的角度不同。真如之相、用,即是不空如来藏。阿赖耶识之**空性**,即是空如来藏。

如来藏是大总持,一切法是如来藏。

心真如门: 自性清净心, 是如来藏依无为义建立。

心生灭门:阿赖耶识,是如来藏依有为义建立。

真如门依无为义,生灭门依有为义,二门都是如来藏。如窥基大师在《说 无垢称经疏》中言 [130]: 胜鬘依无为义。烦恼为能覆藏,真理为所覆 藏。楞伽依有为义。阿赖耶识为能摄藏,种子名所摄藏。二种能藏, 二种所藏。皆名如来藏。真理,即真实的理体: 一真法界。自性清净心 是无为义,阿赖耶识是有为义。

依有为义,以不觉故,如来藏与诸虚伪习气和合,即是众生第八识。 阿赖耶识即是真妄和合义,是有为法。《胜鬘经》中讲如来藏是自性清净心,是依无为义。《楞伽经》中讲如来藏习气所熏名阿赖耶识,是依有为义。

自性清净心是真性、真理、真如,**是无为。** 

阿赖耶识是能藏、所藏、执藏, 是有为。

阿赖耶识并不是自性清净心,这里已经讲的很清楚了,大家不要再误会。阿赖耶识运作的基础内容,在后文会讲到。

### 2. 两种错误观点

现今时代,有些学人不能正知如来藏空、不空义,落入两种错误观点中。第一种错误观点,把如来藏与阿赖耶识完全割开,错误地认为:阿赖耶识不可以称为如来藏。第二种错误观点,把如来藏与阿赖耶识完全等同,错误地认为:阿赖耶识不生不灭。

第一种错误观点,把如来藏空、不空义,割裂开了,不承认如来藏有



受熏义(和合义),错误地认为:阿赖耶识不可以称为如来藏。第二种错误观点,把如来藏空、不空义,混合成一,错误地认为:第八识不生不灭。这两种错误观点都是落入一边的不正确见解。

第一种错误观点,对修行增上影响不大,只是对如来藏的理解过于狭窄,随着修学的深入,智慧增长,心量开阔,即能通达如来藏空、不空义。

第二种错误观点,对修行增上有恶劣影响。执取阿赖耶识是常是一故,增长我见、分别法执,障碍解脱与实证。如果慢心比较重的话,常常会诽谤正法,未证言证,从而落入恶道,可悲可叹。

问:如何打破第一种错误观点,如何避免第二种错误观点?

答:要打破第一种错误观点,就需要正确理解如来藏及如来藏空、不空义。要避免第二种错误观点,只需要正确理解阿赖耶识是相续常,非常非一,非是真如;这些内容前面已经讲了许多,此处不再赘述。在这里主要讨论如来藏空、不空之理。

如来藏,是如来法身,具足一切无漏有为、无为功德。众生虽然烦恼所缠,不能显发如来功德,但是"一切众生皆具如来智慧德相",佛性种子圆满具足,未曾丢失。佛地功德,从凡夫一直到成佛,不增不减,故说:如来藏常住不变。

如来法身:如如与如如智。如如是无为性,如如智是有为性。是故如来藏,涵盖有为、无为二义。故说如来:非常非无常。

空如来藏,是无为义,是故《胜鬘经》中讲<sup>[131]</sup>:空如来藏,若离、若脱、若异一切烦恼藏。

不空如来藏,是有为义,是故《胜鬘经》中讲<sup>[132]</sup>:不空如来藏,过于恒沙不离、不脱、不异不思议佛法。

依于"不空如来藏",《楞伽经》里讲到<sup>[133]</sup>:如来藏是善不善因, 能遍兴造一切趣生。……无始虚伪恶习所熏,名为藏识。



依于"不空如来藏",《大乘起信论》里讲到<sup>[134]</sup>:心生灭者,依如来藏故有生灭心,所谓不生不灭与生灭**和合**,非一非异,名为阿梨耶识。阿梨耶识,即阿赖耶识。

很明显,如来藏与阿赖耶识有区别,也有联系。站在一定的角度,讲:如来藏不等于阿赖耶识,是正确的。站在一定的角度,讲"阿赖耶识名如来藏",也是正确的。

把阿赖耶识称为如来藏的原因,如窥基大师《妙法莲华经玄赞》中说 [135]:藏识**有漏**虚妄不实,故名为空。**能含**一切无漏种故名如来藏。 四智种子体是无漏非虚妄法,由近善友多闻熏习渐次生长,当成四智, 四智之因名不空如来藏。

空如来藏可摄一切法,以一切法空故、无我故。阿赖耶识虚妄不实,本性是空,是故亦由空如来藏所含摄。此处**并非讲**阿赖耶识不生不灭,恰恰是讲阿赖耶识虚妄不实,非是真常。

窥基大师讲得非常清楚:阿赖耶识,**能含**一切无漏种故,名如来藏。

要看清楚立论条件,是在一定的前提下,讲:阿赖耶识,名如来藏。 譬如,《佛说不增不减经》中记载<sup>[136]</sup>:众生界者即是如来藏。难道就 能简单地讲众生界不生不灭吗?显然不行。是站在胜义谛的角度讲,众生 界者是如来藏,非是依世俗谛。

要分清楚经论中法义的立论基础,如来藏是(广义的)法身,是对一切法从整体上观察而立论,故是**总相观。**阿赖耶识是八识之一,八个识的行相各不相同,是以法相唯识立论,故属于**别相观。** 

不可以因为经论中有地方讲到: 阿赖耶识者, 名如来藏。就把如来藏的体性套用到第八识上去, 讲第八识不生不灭。譬如上面的经文也讲到: 众生界者即是如来藏。难道就可以简单地讲众生界不生不灭? 当然不可以。



**类似的**例子很多,要辨别清楚,否则就会出现许多法义上的错误,自误误人。譬如,家里的菜刀是铁元素,难道菜刀就像铁原子那样存在数亿年?国王是人,我也是人,难道我就是国王?《大般若经》里讲<sup>[137]</sup>:一切法与虚空等。难道可以站在世俗谛的角度讲:我的身体是虚空?

一定要注意立论的角度,否则就会搅混经论里的说法,前言不搭后语,错误百出。

## 3. 二种观道: 真如实观与唯心识观

唯识,是大乘无我观之一,此是诸佛微妙教理,有二种观道,也称二种观门,即是真如实观与唯心识观。

心真如门的观行,即是《占察善恶业报经》中所记载的:真如实观。 **真如实观**,有深有浅。思惟心性无生无灭,不住见闻觉知,永离一切分别 之想。能证种种三昧,不乐二乘,于生死中无所怯畏。

心生灭门的观行,即是《占察善恶业报经》中所记载的: 唯心识观。 **唯心识观**,观察细致,论证严谨,智慧犀利。唯心识观,有深有浅,若能奉行,能增长信解力,疾入空义。

若依经论,修行人有二种。何等为二?一者利根,二者钝根。

其利根者,**先已能知**一切外诸境界,唯心所作,虚诳不实,如梦如幻, 决定无有疑虑。阴盖轻微,散乱心少。如是等人,即应学习真如实观。

其钝根者, **先未能知**一切外诸境界, 悉唯是心, 虚诳不实故, 染着情厚, 盖障数起, 心难调伏, 应当先学唯心识观。

真如实观, 主观体、性。唯心识观, 主观相、用。

体,即法身。性,即空性。相,即八识。用,即功用。

是故,有些古德依于真如实观,立性宗(也称法性宗)。依于唯心识观, 立相宗(也称法相唯识宗)。 性宗者,从理上的真如实观**入手**,然后深入唯心识观增上,入事上的 真如实观,行于中道。多适合利根人。

相宗者,从浅的唯心识观入手,熟练之后,入理上的真如实观,然后再来深入唯心识观的修学,入事上的真如实观,行于中道。多适合钝根人。

性、相二宗都是大乘正法,只是入手有先后,殊途同归,皆会一乘,同证实相。无论是性宗还是相宗,**都要**实证二种观道。由唯心识观证人"方便唯识",由真如实观证得"正观唯识"。方便唯识,以第八识总持万法。正观唯识,以真如总持万法。若有人唱言:阿赖耶识是真如,不生不灭,是真常。此则是性相不分的初机学人,应当教其忏悔、改正。



# 第三节 如何证得真如

真心即真如,真如即真性。真性是诸法实性,也就是诸法空性、无我性。证此真性,即证真如。故证真如,要证二空,也就是人空、法空,二空之性即是真如。

真如的分类有多种,若说一种,即一切法真如,即一真法界,常简称 为真如,此是真心。

若说二种,即生空真如、法空真如。

若说三种,即善法真如、不善法真如、无记法真如。一切法分为三种: 善法、不善法、无记法。真如是一切法无我性、空性,随类分为善法真如、不善法真如、无记法真如。……如是乃至无量种分类。

真心,即是一切法真如,简称为真如。要通过证得人空、法空来证得 真心。如窥基大师说<sup>[138]</sup>:谬执我法粗重起,迷唯识故圣道无,令达 二空证**真心**。

如何证得二空,通达一切法真如理——圆成实性,证得真心呢?我们既然要行古佛之道,明先人之理,就应当依据经典教导、古德所行,不可急功近利,应当稳中取胜,一步一个脚印,如此事必能成。

### 1. 大乘入门之理入与行入

《少室六门》中记<sup>[139]</sup>:夫入道多途,要而言之,不出二种。一是理入,二是行入。

理上契入, 名为理入。事上契入, 名为行入。

先学后证,事之常态。要先明理,后成其事。

以理导行,以行证理。解行相应,得证菩提。

《金刚三昧经》中明记[140]:

二入者:一谓理入、二谓行入。

理入者**深信众生**不异真性,不一、不共,但以客尘之所翳障,不去、不来。凝住觉观,谛观佛性,不有、不无,无己、无他,凡圣不二。 金刚心地,坚住不移,寂静无为,无有分别,是名理入。

行入者**心不倾倚**,影无流易,于所有处,静念无求,风鼓不动, 犹如大地。捐离心我,救度众生,无生、无相,不取、不舍。

理人,就是道理上明了与信受,可得**理证。**谓藉教悟宗,深信一切有情同一真性,但为客尘妄想所覆不能证得。若能舍妄归真凝住壁观,无自无他、凡圣等一、坚住不移,一切诸法平等寂灭无有生相,更不随于文教。此即与理冥符无有分别,寂然无为名为理人。

行人,就是在事上契入与实证,需要**事证。**只有实证以后,才可以做到"心不倾倚,犹如大地"。《楞严经》中记<sup>[141]</sup>:理则顿悟,乘悟并销;事非顿除,因次第尽。是故行人,必须要在理入的基础上有所实证。广说有四行,其余诸行悉入此中。何等为四:一报冤行,二随缘行,三无所求行,四称法行。前面的两个,报冤行与随缘行,属于众生忍。后面的两个,无所求行与称法行,属于法忍。无所求行顺于解脱道,称法行顺于菩萨道。具足四行,方名大乘行入人门。

- (1)报冤行。谓修道行人若受苦时当自念言:我从往昔无数劫中, 弃本从末流浪诸有,多起冤憎违害无限,今虽无犯是我宿殃恶业果熟,非 天非人所能见与,甘心忍受都无冤诉。故云:逢苦不忧。何以故?解了故。 此心生时与理相应,体冤进道故,说言报冤行。
- (2) 随缘行。众生无我皆随业流转,苦乐之受皆从缘生。若得胜报 荣誉等事,是我过去宿因所感今方得之,缘尽还无何喜之有。犹如始皇富 贵天下,一朝死后一切皆失,万般带不去,唯有业随身。得失从缘心无增



减,喜风不动冥顺于道。是故说言随缘行。

- (3) 无所求行。世人长迷,处处贪求,智者悟真,理将俗反。安心 无为形随运转,万有皆空无所愿乐。无常大鬼常相随逐,三界无安犹如火宅。 有身皆苦谁得而安,了达此故息想无求。经云<sup>[142]</sup>:大力自在乐,彼则 **无所求**,若有求欲者,是苦非为乐。判知无求顺于道行,故言无所求行。
- (4)称法行。性净之理即是正法,此理众相皆空、无染无著、无此无彼。 经云<sup>[143]</sup>:**一切法无生**,一切法无灭,若能如是解,诸佛常现前。智 者若能信解此理,应当称法而行。法体无悭,于身命财常行惠施心无吝惜。 达解三空不倚不着,称化众生而不取相。此为自行,复能利他,亦能庄严 菩提之道。布施是如此,其余五度(持戒、忍辱、精进、禅定、般若)亦然。 为除妄想修行六度而无所住,是为称法行。

理入信受得解, 称为理证。行入通达亲证, 称为事证。

真如的入门分为理证与事证。由理入事,因理明事。要先在理上正确 理解真如的含义,然后才能事上真正切入实证真如。理入,有深有浅、有 广有狭。行入,亦有如是深浅差别。如是依修行人于一切法真如理所入深 浅不同,建立三贤位修学次第差别。

## 2. 真如的理证入门

知道了理入与行入的道理之后,就需要判断清楚对我们三贤位的修行人来讲,到底是理人多还是行入多。要对自身的状况有一个客观的判定。若盲目自大,必会贡高我慢,障碍修行,而且容易未证言证而造大妄语业。若妄自菲薄,则会不思进取,心态低迷,也会障碍修行增上。

既然真如的入门分为理证与事证,那么"何时理证入门,何时事证入门",就需要辨别清楚。

《大般若经》中记[144]: 世尊! 一切法真如甚深谁能信解? 唯有



不退位菩萨摩诃萨,及具正见漏尽阿罗汉,闻佛说此甚深真如能生 信解,如来为彼依自所证真如之相显示分别。

菩萨有二:一退位,二不退位。不退位菩萨,即三贤位中第七住(即不退住)以后的一切菩萨。如《菩萨璎珞本业经》中说<sup>[145]</sup>:出到第七住常住不退。自此七住以前名为退分。由此故知,三贤位第七住以后不会退转,常住不退故,名不退住。信解的意思就是信受正解。菩萨行者于第七住时,于空性之理如实理解,入无生毕竟空界,于一切法真如理能够信解,理证入门。

无著菩萨《摄大乘论本》亦说<sup>[146]</sup>:大乘法相等所生起;(1)**胜解行地**,(2)见道,(3)修道,(4)究竟道中。于一切法唯有识性。(1)**随闻胜解故**,(2)如理通达故,(3)治一切障故,(4)离一切障故。

此处无著菩萨所说的识性,即圆成实性。大乘法中,初地以上乃称为圣。 三贤位的菩萨,称为贤人。由此故知,真如清净法界,即真心的事证,人 门在初地入地时,圆满在佛地。胜解行地(即三贤位),随闻胜解,虽然 不可以事证,但是可以理证。如古德世亲菩萨说 [147]:或有即于胜解行 地名能悟入,由但听闻一切诸法唯有识性,深生信解故名能入。

禅宗开悟明心,破参顿悟,契入一心实相,即是理证入门。一心者,谓自性清净心,简称自性。实相者,即真如之相,也就是真心之相。真如无相离一切相,言语道断,亲证自知,故称:入不二门。理证以信解为主,并非全无事上的亲证。一心必须信解,实相必须亲证。

开悟明心之证量阶位,随行者根性深浅,各有不同。如果是新学菩萨,前是凡夫,现为贤人,从凡入贤,不复退转,按初入不退位判定比较合理,所以判教为三贤位的第七住。如果是久学菩萨,功德智慧多厚积故,为度众生来人间故,随愿化众不思议故,开悟明心之后的阶位不能确定,多是三贤位七住以上。



从数量上看,在人间的久学菩萨是少数,新学菩萨是多数,所以舍繁就简,按多数情况来讲,开悟明心的证量阶位,依《大般若经》与《菩萨 璎珞本业经》判定,是三贤位的七住位。

#### 3. 真如的事证入门

真如之体,是实相真如,一真法界。清净本体一真法界,要实证通达二空真如方得亲证,是故二空真如称为:证得胜义。由证二空真如,得证一真法界故。

二空真如, 即是生空真如(也称人空真如)、法空真如。

生空真如, 断烦恼障证得。法空真如, 断所知障证得。

生空真如,要断我执。法空真如,要断法执。

我执两种,谓:俱牛我执、分别我执(简称我见)。

法执两种,谓:俱生法执、分别法执。

分别我执,在证解脱道初果的时候断尽。

分别法执, 在大乘法中入初地之时断尽。

此分别法执,如经论中说<sup>[148]</sup>:入初地时,观一切法法空真如,即能除灭。是故,若要在**事上**证得二空真如,亲证圆成实性一真法界,要在菩萨入地之时。因此窥基大师说<sup>[149]</sup>:令达二空证真心。亦如古德讲<sup>[150]</sup>:了人法二空,真心自现。

再者,如《佛地经论》中记<sup>[151]</sup>:清净法界者,谓离一切烦恼所知客尘障垢,一切有为无为等法无倒实性,一切圣法生长依因,一切如来真实自体。……二空无我所显真如,为其自性。**诸圣分证**诸佛圆证。

《佛说众许摩诃帝经》亦记<sup>[152]</sup>:悉达多有子,名罗怙罗,此之佛子, 是过去众许王种族,今值佛世随佛出家,了悟生死善断轮回,契证

#### 真空而成圣位。

大乘法中,三贤位都称为贤人,不称为圣人。只有初地以上菩萨才入圣位,称为圣人。由经论中记载可以断定,只有地上菩萨才可以**事上**证得清净法界一切法真如,是故真如的事证入门,在初地入地之时。

## 4. 从理证入门到事证入门

从理证入门,到事证入门,即是三贤位的修学增上过程。历经住位、 行位、回向位。所以,为了方便大家了解三贤位修学的内容与历程,余等 随自修学经历与经教记载,建立了"三观三忍"的修学次第,详细内容请 参考余等撰写的《真如》一书,此处不再赘述。

当然,菩萨行道各有千秋,并不是说每一个三贤位的菩萨都要按照三观三忍去做,**更不是**三贤位所需要掌握的内容就只有三观三忍。余等建立的"三观三忍"修学内涵与次第,是给大家提供一个努力和实践的参考。

| 三贤位之三观三忍                                    |     |      |     |      |     |                                   |                           |
|---------------------------------------------|-----|------|-----|------|-----|-----------------------------------|---------------------------|
| 住位                                          |     | 行位   |     | 回向位  |     | 加行位                               | 见道位<br>(通达位)              |
| 世界如幻观                                       | 如幻忍 | 阳焰观  | 如焰忍 | 帝网观  | 如梦忍 | 修四加行                              | 通达七真如                     |
| 位次不定六住可证                                    | 十住  | 位次不定 | 十行  | 位次不定 | 十回向 | 十回向满心位                            | 初地入地                      |
| 了解 所知障见所断、修所断等内容,<br><b>渐伏</b> 粗品所知障见所断种现行, |     |      |     |      |     | <b>渐伏</b> 细<br>品所知障<br>见所断种<br>现行 | <b>断尽</b> 所知<br>障见所断<br>种 |

备注: 此表依三贤位所修部分重要内容方便施设,以伏"所知障见所断种"为主干线。



《十八空论》记载 [153]: 但唯识义**有两**。一者方便。谓先观唯有 阿梨耶识, 无余境界, 现得境智两空, 除妄识已尽, 名为方便唯识也。 二明正观唯识。遣荡生死虚妄识心, 及以境界, 一皆净尽, 唯有阿 摩罗清净心也。

通过三贤位的修行,要证得唯识二义:方便唯识,正观唯识。

方便唯识的证得,在三贤位的第十回向位。采用唯心识观,先以万法回归八识,再以八识归于一识,即是方便唯识。具体的方法就是"三观三忍",先观六尘虚妄、无我性,证得世界如幻观、如幻忍。再观七识虚妄、无我性,证得阳焰观、如焰忍。最后观五根四大虚妄、无我性,证得帝网观、如梦忍,从而照破五根、六尘、七识等法,归于一识,谓第八识。

正观唯识的证得,在初地入地之时。在入地前的四加行,采用真如实观,观一切法平等寂灭,照见最后剩下的阿赖耶识虚妄、无我性,遣除一切境相,证得一切法真如——圆成实性,从而证得正观唯识,入初地欢喜地中。阿摩罗清净心,即是自性清净心,也就是真如。

# 第四节 如何正解第八识

第八识即本识、藏识、阿赖耶识、异熟识,佛地称为大圆镜智、无垢识。阿赖耶识行相微细,难可证知,应当循序渐进,渐次深入,初地入地之时,乃能"证解"。证解的意思,就是在实证的基础上胜解。初地之前,正信趣入,理上了知,称为信解。三贤位时,不是证解第八识,而是正信随分理解,称为信解,或称正解。虽然不能证解,但是对如何实证,以及实证的内容要大致有所了解。

《大乘入楞伽经》<sup>[154]</sup>:大慧!如是藏识行相微细,**唯除**诸佛及 **住地**菩萨,其余一切二乘外道定慧之力皆不能知。

《成唯识论述记》<sup>[155]</sup>:入地菩萨名为胜者,彼契唯识故能证解 阿赖耶识,不生诽谤分别我执,故我世尊正为开示。……地前虽犹 未能证解,而能信解不生诽谤。

经论里讲得很清楚,地上菩萨才能证知阿赖耶识。人地前的重点在于信受及正确理解阿赖耶识,定慧之力不足,不能实证和现观。人地以后证解第八识领会通达,唯有佛地才能究竟。对于三贤位菩萨,论云<sup>[156]</sup>:此第八识,非是世间现量所见之境,唯凭圣言量,及以真正道理,而知有之。

那么对于阿赖耶识,有哪些内容需要依据经论如实理解呢?对三贤位来说,有三个方面的内容需要信受及正解:一者阿赖耶识的体性,二者阿赖耶识的四分,三者阿赖耶识的心所法。

## 1. 阿赖耶识的体性

阿赖耶识的体性,也就是阿赖耶识心体的特点、特性,这个是首先要 理解和掌握的内容。对于三贤位菩萨来说,此是重点,是后续深入修学和



了解第八识的基础。

#### (1)阿赖耶识是无覆无记性

法有四种,谓善、不善、有覆无记、无覆无记。阿赖耶识何法摄耶? 此识唯是无覆无记异熟性。此识自相分位虽多,藏识过重,是故偏说。此 是能引诸趣众生善、不善业异熟果故,名为异熟识。

阿赖耶识若是善性,则世间不会有三恶道出现。阿赖耶识若是不善性,则世间不会有三善道出现。阿赖耶识若是有覆无记,则不受熏善净之法,一切众生不得解脱,不会有阿罗汉、辟支佛、如来世尊、诸大菩萨出现世间。阿赖耶识是无覆无记性,于是有了:世间六道、出世圣人,善有善报、恶有恶报,因缘果报相称相应之事。

阿赖耶识是无覆无记性故,远离烦恼、所知二障,具清净性。是故《密严经》中说阿赖耶识<sup>[157]</sup>:本来而有圆满清净,出过于世同于涅槃。第八识没有烦恼障、所知障,所以圆满清净、出过于世。涅槃也是无有二障圆满清净。是故从"圆满清净"的角度讲:第八识如同涅槃一样。第八识与涅槃有相似处,并非讲第八识不生不灭。初学之人要辨别清楚不要误解。

#### (2)阿赖耶识具有能藏、所藏、执藏的特点

阿赖耶识与杂染七识互为缘故,具有能藏、所藏、执藏义。第八识与诸转识互为缘起,名能藏、所藏。"本识为因七识是果,七识为因本识是果。"言与杂染互为缘者,说为能藏即是因义,言为所藏即是果义。

①能藏者,即能含藏义。犹如库藏,能含藏宝贝,故得藏名。此识能含藏杂染、清净种故,名为藏,亦即持义。能藏,是就阿赖耶**与种子**的关系而言。阿赖耶识任运相续,亦无间断,能摄藏诸法种子而不丢失,故谓能藏,而种子为所藏。

②所藏者,即是所依义。犹如库藏,是宝等所依故。此识是杂染法所依处故。所藏,是就能熏之**七转识与**所熏之阿赖耶识的关系而言。能熏是



能藏,所熏是所藏。现行之七转识有胜用者,于现行之刹那必熏其种子于 阿赖耶识,从而有了新熏种子。种子于众缘和合时,能生起各自果法,是 名:种子起现行。种子所生之现行中,有强盛之势用者,于生起之刹那, 再熏习各自种子于第八识中, 是名, 现行熏种子。

③执藏者,坚守不舍义。犹如金银等藏,为人坚守执为自内我,故名 为藏。此识为染污末那坚执为我,故名为藏;有情执为自内我故,是执藏 义。此唯烦恼障义, 非所知障义。

若断尽或永伏烦恼障,如阿罗汉或八地以上菩萨等,则第八识无执藏 义,舍阿赖耶识名,唯名异熟识。言异熟者,或异时而熟、或变易而熟、 或异类而熟。异熟因所招之果名异熟果。此识是能引诸界趣生善、不善业 异熟果故,说名异熟识。

成佛之时, 断尽异熟性, 第八识名无垢识, 发起智用, 不以识名, 称 其为大圆镜智,能持一切功德种子,能现、能牛一切身土智影像。**是故**佛 地第八识, 唯具一能藏。三乘无学、八地以上菩萨第八识有二, 谓能藏、 所藏。除此以外的有情, 第八识有三藏, 谓能藏、所藏、执藏。

#### (3)阿赖耶识众缘所生,恒转如暴流

《佛地经论》中记[158]: 庄严论说,常有三种。一本性常,谓自 性身。此身本来性常住故。二不断常,谓受用身。恒受法乐无间断故。 三相续常, 谓变化身。没已复现化无尽故。如是法身虽离一切分别 戏论, 而无生灭故说名常。二身虽有念念生灭, 而依常身无间断故, 恒相续故说名为常。

自性身,即是真如法身,是本性常(也称自性常)。自身本来就具有 常的性质、犹如虑空、永不生灭、亦无变异、称为自性常。真如是法身、 无有依止。诸佛化身、应身(即受用身)依于法身,故得显现。复次,自 性身正自利摄,寂静安乐无动作故,亦兼利他,为增上缘令诸有情得利乐



故,又与受用身及变化身为所依止。

化身者恒转法轮,灭已复现、相续不断故,是故说常。非是本故,具 足之用不显现故,故说无常。此是相续常。

应身者从无始生死相续不断,一切诸佛不共之法能摄持故。众生未尽, 用亦不尽故,是故说常。非是本故,以具足用不显现故,故说无常。此是 不断常。

法身者非是行法,无有异异,是自本故,犹如虚空,是故说常。此是自性常。

成佛以后,转识成智,大圆镜智是不断常,也是相续常,不间断故,恒相续故。

①阿赖耶识是相续常,非自性常

成佛之前,阿赖耶识是相续常,非自性常,故称阿赖耶识非断非常。 如《密严经》中明记<sup>[159]</sup>:

七识阿赖耶,展转互相生;如是**八种识**,不常亦不断。 亦言 <sup>[160]</sup>:

赖耶为于爱, 所熏而增长; 既自增长已, 复增于余识。

展转不断绝, 犹如于井轮; 以有诸识故, 众趣而生起。

亦如《显扬圣教论》中记<sup>[161]</sup>:如是阿赖耶识。……从初执受刹那乃至命终,一味了别而流转故。又即此识于所缘境念念生灭,当知刹那相续流转、非常非一。

阿赖耶识非断非常,以恒转故。恒,谓此识无始时来,一类相续常无间断,是界趣生施设本故,性坚持种令不失故。转,谓此识无始时来,念 念生灭**前后变异**,因灭果生,非常一故,可为转识熏成种故。

恒言遮断,转表非常。犹如暴流,因果法尔,如暴流水,非断非常,相续长时,有所漂溺。此识亦尔,从无始来,生灭相续,漂溺有情,令不出离。



又如暴流,虽风等击起诸波浪,而流不断。此识亦尔,虽遇众缘,起 眼识等, 而恒相续。又如暴流, 漂水下上, 鱼草等物, 随流不舍。此识亦尔, 与内习气、外触等法、恒相随转。如是譬喻、意显此识无始因果,非断非 常之义。此识无始时来,刹那刹那果牛因灭。果牛故非断,因灭故非常。 非断非常, 牛灭相续, 是缘起理, 故说此识**恒转如流。**前因灭位, 后果即生。 如秤两头, 低昂时等。如是业果不失, 因果相续。如《成唯识论》中记[162]: 如是能熏与所熏识, 俱生俱灭, 熏习义成。令所熏中, 种子生长, 如重芦藤, 故名重习。

能重识、谓七转识。所熏识、谓第八识。苣藤(téng),也称苣胜、 苣藤(shèng),是胡麻的别称,相当于中国的芝麻。印度人喜欢用香油涂身, 便用胡麻和香花一起埋入土中, 使香花腐烂, 然后取出带香的胡麻榨油, 经过香花所熏, 使原本不香的胡麻油变成了有香气的胡麻油。香花喻七识, 胡麻喻第八识,香气喻种子。

如果第八识不生不灭,则不可受熏,无法形成种子,第八识就不是持 种识。然而第八识是持种识,含藏诸法种子,故知第八识必非不牛不灭之 识,而是生灭相续之识。种子即是第八识的相分,与第八识同体。第八识 相续常故,种子不失,遇缘现行,亲生诸法,成种子义。

#### ②以阿赖耶识的相续常,破断见

由于阿赖耶识如流水相续流转,是相续常故,故知阿赖耶识不同于取 六尘境界之六识觉知心。觉知心在无想定、灭尽定、死亡等情况下会断灭, 而藏识不会随着觉知心的灭而灭。若认为藏识随觉知心灭而断灭者,是属 于外道之断见。

如《大乘入楞伽经》中记 [163]:

尔时大慧菩萨摩诃萨复白佛言:"世尊!诸识有几种生住灭?" 佛言:"大慧!诸识有二种生住灭,非臆度者之所能知。所谓



相续生及相生,相续住及相住,相续灭及相灭。诸识有三相,谓转相、业相、真相。大慧!识广说有八,略则唯二,谓现识及分别事识。……若藏识灭者,即不异外道断灭论。大慧!彼诸外道作如是说: '取境界相续识灭,即无始相续识灭。'"

此段经文开头就讲了:诸识有二种生住灭,谓相续生、住、灭,相生、住、灭。识广说有八,略则唯二。所以第八识也有"生住灭",但是与转识有区别,特别是觉知心。第八识是"相续生住灭(也称流注生住灭)",前七识是"相生住灭"。若认为藏识如觉知心一样断灭者,是落入断见。以藏识是相续常故,非如觉知心一样在人死亡之时会断灭,若认为藏识也随之断灭者,不异外道断灭论。

"若藏识灭者,即不异外道断灭论。"这里的"灭",是断灭。 这句话指的是:如果认为藏识随觉知心一样断灭,就不异外道断灭论。经 文后面紧接着也有解释:彼诸外道作如是说:"取境界相续识灭,即 无始相续识灭。"取境界相续识,就是六识。无始相续识,就是藏识。

什么是外道断灭论?断灭论,断见摄。若认为"人死如灯灭、没有来世"如是等见解,就是断灭论。如《瑜伽师地论》记<sup>[164]</sup>:断见论者。谓如有一若沙门若婆罗门,起如是见立如是论。乃至我有粗色,四大所造之身,住持未坏。尔时有病,有痈有箭。若我死后,断坏无有。

阿赖耶识相续常故,离无常过。无常过,即是断灭。如《大乘入楞伽经》中记<sup>[165]</sup>:若无常者,有所作过,同于诸蕴为相所相,毕竟**断灭** 而成无有,然佛如来实非**断灭**。

③以阿赖耶识的相续常,破常见

又由于阿赖耶识如流水念念变异,是相续常故,故知阿赖耶识非常非一,非是真常,非是涅槃界,不同于清净真如法界。涅槃,又称圆寂,圆满寂静是涅槃义。涅槃界者即是实相界,离一切相一切分别,言语道

断心行处灭, 离四句绝百非, 究竟安隐。若认为藏识是真常, 是涅槃者, 是属于外道之常见。

如《大乘入楞伽经》中记[166]:

欲色有诸见,如是四种习;意识所从生,藏意亦在中。

见意识眼等, 无常故说断; 迷意藏起常, 邪智谓涅槃。

如果对藏识,也就是阿赖耶识的相续常理解错误,就会落入断见,或 者落入常见,障生善道,阻碍解脱。

#### (4)经论中说的四位无阿赖耶,非无第八识

阿罗汉等断此第八识中烦恼种子究竟尽故或永伏故,不复执藏阿赖耶识为自内我,由斯永失阿赖耶名,说之为舍,非舍一切第八识体。如《成唯识论述记》中解释说<sup>[167]</sup>:四位无阿赖耶者,即五十一及显扬十七等四句中,成就转识非阿赖耶,谓声闻、独觉、不退菩萨、如来。

声闻、独觉、不退菩萨,第八识舍执藏性故,第八识不名阿赖耶识,唯名异熟识;如来世尊第八识究竟净故,名无垢识,或称大圆镜智。如是四位皆有第八识,而舍阿赖耶识之名。异熟识体,菩萨成佛时舍,声闻独觉人无余涅槃时舍。无垢识体无有舍时,利乐有情无穷尽故。

第八识生灭相续、非常非一,然其相续之相微细,恰似常一主宰,故 第七末那识误以为实我而妄加执著,执取为自内我,此乃我执之根源。在 成佛前,若断此第七识之执取,成三乘无学,则第八识舍去执藏,故第八 识不再称为阿赖耶识,还有无记性的异熟种在故,称为异熟识。佛地断尽 异熟性,第八识转名无垢识,不再称为异熟识,更不能称为阿赖耶识。就 是因为第八识生灭相续、非常非一故,才有凡夫修行成为四果阿罗汉乃至 成佛的事情。

问:不依据经论,在日常生活中,能否体会到阿赖耶识非常非一?答:可以。



①第八识随缘出生意识。我们每个人在晚上熟睡无梦的情况下,意识断灭。第二天早上醒来,意识重新生起。那么很明显,早上醒来时候的第八识出生了意识,而且是相续不断地出生着意识。昨天晚上熟睡时候的第八识没有出生意识。

比较下来,早上醒来时候的第八识,肯定**不同于**昨天晚上熟睡时候的第八识。由此定知:阿赖耶识非常非一,一定是有变异的相续心体。

②第八识的相分之一,是我们的身体。虽然阿赖耶识的相分很多、内涵很广,但是有一点大家都知道:我们的身体就是阿赖耶识的相分之一。

我们的身体刹那变化,生老病死。说明阿赖耶识的相分一定是刹那相续变化,非常非一。阿赖耶识的见分刹那运转了别其相分,也一定是刹那相续变化。阿赖耶识的见分与相分是阿赖耶识的自证分运转出生,是故阿赖耶识的自证分一定是刹那相续变化。每一个识的自证分,就是这个识的识体。由此定知:阿赖耶识一定是刹那相续变化,阿赖耶识非常非一,一定是有变异的相续心体。

- ③第八识含藏业种。我们每个人造的业不同,受不同的报,这些业种 都由阿赖耶识来含藏。业种是第八识的相分,以第八识为体,也是阿赖耶 识的一部分。
- 一个业在没有造之前,没有这个业种。造业之后才有业种。我们没有造此业**之前的**第八识,与造了此业**以后的**第八识,当然是不同的,否则就没有因缘果报的事情发生。很明显,阿赖耶识并非一直不变,而是随缘相续变易。

由于第八识受熏故,发生改变形成业种,并含藏此业种。由于第八识相续故,业种不会丢失。由于第八识随缘运转故,业种遇缘现行,实现因果。由此定知:阿赖耶识非常非一,一定是有变异的相续心体。

只要认真思考,可以很容易体会到第八识非常非一。那些执取第八识

不生不灭、是常是一的人,是因为见取见太重,不肯认真思考所致。

问:若有人认为: "第八识所含藏的种子相续流注有生灭,而第八识自身不生不灭。"这种观点是否正确?

答:这种观点不正确,是错误的见解。何以故?不知种子义故,不知种子以第八识为体故。

应当正知:种子以第八识为体,并非种子是离于第八识而额外的存在,离开了第八识没有种子。如《成唯识论述记》中明记 [168]:种子以识为体故立识名。以种离本识无别性故,种子依本识自体分,亦即名种子识。与识不一、异,若为相分亦识所变,体即是识。

由于业、习气等种子相续流注变异的缘故,第八识体在成佛前有变易生死。如《大乘入楞伽经》中明记<sup>[169]</sup>:

禅乘阿赖耶,果境不思议。星宿月种类,诸王诸天种。

乾闼夜叉种,皆因业爱生。不思变易死,犹与习气俱。

由于阿赖耶识有变易生死的缘故,体是无常。是故《瑜伽师地论》中记载<sup>[170]</sup>:阿赖耶识体是无常。亦如《决定藏论》中所记<sup>[171]</sup>:阿罗耶识是无常,是有漏法。阿赖耶识,也被翻译为阿罗耶识、阿梨耶识。窥基大师亦于《妙法莲华经玄赞》中记<sup>[172]</sup>:藏识**有漏**虚妄不实,故名为空。能含一切无漏种,故名如来藏。

#### (5)阿赖耶识的觉与不觉义

《大乘入楞伽经》<sup>[173]</sup>:大慧!如来藏是善不善因,能遍兴造一切趣生。譬如伎儿变现诸趣离我我所,以不觉故,三缘和合而有果生。 外道不知执为作者,**无始虚伪恶习**所熏,名为藏识。

如来藏是大总持,含摄一切有为无为法。空如来藏是无为义,不空如 来藏是有为义,都是如来藏。和合义者,依不空如来藏,是世俗谛,是受 熏义。正如窥基大师所说,《楞伽》中依**有为**义建立。是故此处的如来藏



是依有为义说,指性德。

性德本净,清净圆满,此譬如金。无始劫来染污的业习气等,此譬如 砂砾。金与砂砾和合,所成金矿,即是阿赖耶识,也称藏识,与真金非一 非异。

性德即是真如法身之圆满自性功德,一切众生从本以来有此性德,自性清净,名为本觉,此即是诸佛一切智智。如《大乘义章》中记<sup>[174]</sup>:从本已来,有大智慧光明义故,自性清净识知义故,遍照一切法界义故,名为**本觉**。

性德即是清净无漏本觉,不生不灭。无始虚伪业习气,有生灭来去。性德随染,是和合义。如《大乘起信论》中说<sup>[175]</sup>:不生不灭与生灭和合,非一非异,名为阿赖耶识。

不生不灭的性德如金,生灭的无始虚伪业习气等如砂砾,和合所成之**金矿**,与金非一非异,即是阿赖耶识。阿赖耶识有二义:一者觉义,二者不觉义。

觉分两种: 本觉, 始觉。前者是理上觉, 后者是事上觉。

本觉,即是法身性德。一切众生皆具如来智慧功德,此圆满性德,即是本觉。如古大德永明延寿大师言<sup>[176]</sup>:本觉门约性德说。

始觉,**即是**始成圆觉,即是成佛所发起的圆满功德智慧。如《宗镜录》中记<sup>[177]</sup>:若始觉所摄,即是三明八解脱、五眼六神通、十力四无畏、十八不共法等。此成佛所发起的圆满功德智慧,即是一切众生所具有的本觉自然智。只是众生不能显发,佛地能显发。

常具备而不能显发故,称为本觉,犹如矿中金。能显发故,称为始觉,犹如金矿备炼,已成真金。但是此炼制的真金,其实本来就有,前时不能发挥妙用,现在初成正觉之后能够发挥。是故经论中说<sup>[178]</sup>:本觉义者,对始觉义说,以始觉者即同本觉。



内在的本觉人人具足,然而无始虚伪恶习所熏故,本觉随染,故有不 觉。不觉故, 历事修行, 故有始觉。不觉至觉的过程即是凡夫修行成佛的 历程:不觉、相似觉、随分觉、究竟觉。不觉者,是凡夫。相似觉者,三 贤位及二乘行者。随分觉者, 地上菩萨。究竟觉者, 佛世尊。

阿赖耶识有此觉、不觉义故,犹如金矿。金矿与金非一非异,真金即 是清净性德,故说:性德随染即是阿赖耶识。性德即是真如内在功德,亦 由真如所含摄,真如即是真心,依此义故《大乘义章》中说[179],真心 与妄和合名阿梨耶,亦名本识,亦名藏识。

真如无为,有空、不空义。空者,离言自性,第一义空,离四句、绝 百非。不空者,即是内在的自性性德,此显**真心**常恒不变净法圆满故名不空。

真如无为,内在的圆满功德即是性德。性德熏染,现为众生,性德染 尽,现为如来。性德若隐而不现,则是无余涅槃。

真如无为, 具有内在功德性。内在的性德现起, 即是八识。是故六祖 惠能大师说[180], 自性能含万法, 名含藏识。若起思量, 即是转识。 此即是真如性德现起之义,有时六祖惠能大师也称之为"真如起念"。讲 "真如起念",**并不是**真如像觉知心一样起了念头**,而是指**真空妙有、性 德起用,所以《坛经》称[181]:真如有性,所以起念。有性,就是指有 内在的功德性,即性德: 起念,就是指性德现起妙用。

真如无为, 内在的无量无边功德性, 以八识的形式来显发。众生八识, 即是自性性德随染所显,故称:八识是相、用,真如是体、性。是故《成 唯识论》说<sup>[182]</sup>:如虽性净,而相杂染。故离染时,假说新净。

《密严经》中亦说[183]。

赖耶即密严,妙体本清净。无心亦无觉,光洁如真金。

不可得分别, 性与分别离。体实是圆成, 瑜伽者当见。

阿赖耶识是心,也有觉。这里的妙体,无心亦无觉,当然不是指阿赖



耶识,而是指阿赖耶识的性净本体:真如。真如离四句、绝百非,离一异俱不俱等,是故说"不可得分别"。真如是一切法的体、性,故说"体实是圆成"(圆成,是圆成实性的简称)。此是依胜义谛说,凡夫不知不见,是故说"瑜伽者当见"。

不要拿经文里**依胜义谛**讲的内容,否定经文里依世俗谛讲的内容。佛 陀说法常依二谛,世俗谛依世俗说,胜义谛依胜义说,角度不同、立论不 同、结果不同。

依世俗谛,阿赖耶识的体,是其自证分,当然是生灭相续。如果阿赖耶识不生不灭,那就成了无为法,不能变现世间种种相,所以《密严经》中说<sup>[184]</sup>:心有八种**或复**有九,与无明俱为世间因。世间悉是心心法现。是心心法及以诸根,生灭流转为无明等之所变异。其根本心坚固不动。这里的"心心法",指的是"心与心所法"。这里的第九个心,就是真如:自性清净心,即是坚固不动的根本心,没有心所法。//识心王才有心所法。第八个心,是阿赖耶识。第八识常被称为本识,不称为本心,不可以混淆。这里的第九个心,不是指佛地无垢识,因为无垢识"不与无明俱"。讲完世俗谛,知道八识虚妄之后,回归真实,要依大乘胜义谛来讲。

依胜义谛,真如是一切法的性净本体,也是阿赖耶识的本体,所以《密严经》后文讲:"赖耶即密严,妙体本清净。无心亦无觉,光洁如真金。"无心亦无觉,当然不是指阿赖耶识,而是指阿赖耶识的性净本体:真如。

拿依胜义谛讲的内容,**否定**依世俗谛讲的内容,是颠倒、是混乱。若坏世俗谛,胜义谛亦坏。世俗胜义相待而有,真俗双观是行中道。

真如无为,如水、水性。水具众德,是理体。水如何把其内在的功德显发呢?水聚成海,大海汪洋,尽显水德,广开水相。海如藏识,因风起浪,浪如七识,更显相用。



真如与八识的关系如此,是故真如称为真心,以显真实、圆满、不变之义。真如不变,过去如此,现在如此,未来还是如此,此是常是一、是胜义、是转依。依真如故,知:何者是真金,何者是真智,何者是解脱,何者是圆觉。以知真金故,才能正知何为金矿、矿中有金,知需除尽烦恼习气,知修行功不唐捐,知修行故得妙宝。以如是等种种原因故,称真如为真心。

#### 2. 阿赖耶识的四分

阿赖耶识的四分,也就是阿赖耶识的相分、见分、自证分、证自证分。 无始劫来,诸识的自证分,或由业力或由愿力,相续运转,向外现起见分、 相分,向内现有证自证分。见分**缘自**相分。自证分**缘自**见分,亦缘**自身**证 自证分。证自证分缘**自身**之自证分。

诸识之识体即自证分,相续运转故,似有相、见二分而生。即一识体 转故,似有二分相用出生,如一蜗牛变生二角。诸心、心所虽各自体是自 身之自证分,而似依他二分而生,谓见分、相分。诸经论中说二取者,即 此二分,见分是能取,相分是所取。如是二分虽似体有,理实无也。

阿赖耶识亦复如是。阿赖耶识因缘力故,自体生时,内变为种及有根身,外变为器世间。即以所变为自所缘,行相仗之而得起故。第八识于自所缘,有了知性。此了知,即是第八识的见分。如《成唯识论》中记<sup>[185]</sup>:故识行相,即是了别。了别即是识之见分。

所现之世界,皆是藏识相分。相分之中,一分为外器世间,而不执受。一分为内身,有执受。以根身者,是此识相分故,执为自性生觉受(这里的自性,指的是自体)。种子亦是第八识的相分。阿赖耶识**唯缘**种子、根身、器世间三种境故。尚不能缘现行的前七识故,非遍非计。有漏种子,能持能缘。无漏种子,**持而不缘。**第八识,何缘如此?法尔如是故,行业引故。



阿赖耶识之相分,住位菩萨多是理上知道,行位菩萨快入回向位时可得现观少分,回向位菩萨快入地时可得现观多分。地上菩萨能观多少,余等不知。

阿赖耶识的见分,三贤位菩萨理上能知少分,事上能否证得一分,在此不作定论。若依《瑜伽论记卷》记载 [186]:若菩萨通达二无我真已,后得智中即能通达阿赖耶识。当于尔时能总观察自识内所有一切杂染.亦能了知自赖耶见分自身。初地以上菩萨能证知阿赖耶识的见分。

第八识,集诸种子起现行。言集诸种子者,即三界有漏、无漏一切诸 法种子,皆是第八识能集。犹如世间人库藏。言起现行者,为三界五趣有 漏无漏一切色心等现行,皆从第八识生起。即第八识是能集起。一切色心 等种子,是所集起。

随古大德记载,取第八识之自证分,名集起心,相分是色,见分是用。证自证分落后边故。自证分,能集诸法种子,令不散失,复能起诸种现行功能,从无始来更不间断故,独有集起义。第八识自证分,与识中种子为二因,便是此中集起二义。一为依持因,即是集义。二与力令生起因,即是起义。复以积集名心者,亦第八识中持诸三界五趣种子故,第八识得名含藏识。积集,即第八识自证分。能持旧种,故名积;能集新熏,故名集。即知"集起、积集"以解心。

对于八识,此四分义,总以镜喻,此喻**通用于**八个识。譬如明镜。镜像为相分。镜明为见分。镜面如自证分。镜背如证自证分。面依于背,背复依面,故得互证。

对于三贤位菩萨来说,这个方面的许多内容,只要理上了解即可,定慧之力不足,不能实证和现观。

藏识顿变根身、器世间故,为甚深之义。现量、比量,俱不能量,又过量与无量。无量有三种:量大故说无量,无量故说无量,空故说无量。



量大故说无量。比如在人间,晚上看天上的星星,人们常讲:繁星满 天数不尽,无量无数。虽然就肉眼而言,可见的星星数量是可以统计的. 但是因为太多了, 所以讲无量。还有在冬天, 大雪纷飞。人们就会讲: 好 多雪花啊,无量无数。如是等类,即是量大故说无量。

无量故说无量。比如十方世界星球数量,十方世界微尘数量,无始来 劫数等。如是等类,以世俗谛讲,无边际故,非数量所能统计故,即是无 量故说无量。

空故无量。空中无"有量"可言、亦无"有量"可得,是故说无量, 如虚空、空性等。是中非数量所能度量,不可说一、二、三、乃至无数。 以方便善巧,说虚空是一,以同是空故。以方便善巧,说空性分为人 空性、法空性。而实际上,空中空尚不可得,如何有量与无量可得。如《华 严经》云[187]:

幻性非有量, 亦复非无量, 于彼大众中, 示现量无量。 以此寂定心、修习诸善根、出生一切佛、非量非无量。 有量及无量,皆悉是妄想,了达一切趣,不着量无量。

## 3. 阿赖耶识的心所及运作

阿赖耶识的心所, 也就是阿赖耶识的触、作意、受、想、思, 这五个 遍行心所法。心所法, 简称心所。五遍行心所与心, 不相舍离, 有心必有 心所, 有心所必定有心。

众生未成佛前, 第八识只有这五个遍行心所法。成佛以后, 转识成智, 第八识转名大圆镜智,**增加**五别境心所法、善十一心所法,一共有二十一 个心所法, 唯是善性不受新熏, 相续运转不可思议。成佛以前, 第八识是 无记性;成佛以后,第八识是善性!

遍行等心所,恒依心起,与心相应,系属于心,故名心所。譬如,心



如一个人,则心所如手脚四肢等,是属我物,立我所名。心于所缘,唯取总相。心所于彼,亦取别相,助成心事,得心所名。

阿赖耶识有这五遍行心所法:一触,二作意,三受,四想,五思(或称思惟,此处的思惟不同于意识的思惟)。阿赖耶识行相微细,心所的运转极其微隐,非我等三贤位行者所能现观,唯当引用古德记载,让大家有一个大致的了解。

《转识论》中记<sup>[188]</sup>:以根尘识三事和合生触。心恒动行名为作意。 受但是舍受。思惟筹量可行不可行,令心成邪成正,名为思惟。作 意如马行,思惟如骑者。马但直行不能避就是非,由骑者故令其离 非就是,思惟亦尔,能令作意离漫行也。此识及心法,但是**自性无记**。 念念恒流如水流浪。本识如流**五法**如浪。乃至得罗汉果,此流浪法 亦犹未灭。是名第一识。此处文中的"思惟",是指思心所。"自性无记",是指阿赖耶识及其心所法,都是无记性。"五法",指的是五遍行 心所法。

(1)触,谓三和分别变异,令心心所触境为性,受想思等**所依**为业。 性谓体性,业谓业用。体性是指这个心所内在的特点及功能性;业用是指 这个心所运转起来以后产生的作用。

根、境、识更相随顺,故名三和。触依彼生,令彼和合。

根境识三和合位,有顺生心所功能,说名:变异。分别变异,是针对触心所来讲的。分别,是领似异名。如子似父,名分别父。因为触心所,能够顺生后面的受、想、思等心所。所以触心所,有类似"根境识三和合,顺生心所"的作用,因此称为:分别变异。

和合一切心及心所令同触境,是触心所的功能性。既似顺起心所功能,故以受等所依为业。受想行蕴,一切皆以触为缘故。

(2)作意,谓能警心为性,于所缘境引心为业。谓此警觉应起心种,

引令趣境,故名作意。虽此亦能引起心所,心是主故,但说引心。

- (3)受, 唯舍受。阿赖耶识的受心所, 只有舍受。受有三种: 苦受、 乐受、舍受。舍受是不苦不乐受。阿赖耶识行相极不明了, 不能分别违顺 境相, 微细一类相续而转, 是故唯与舍受相应。
- (4)想,谓于境取像为性,施设种种名言为业。此业**只有**意识才有, 余识俱想不起"名言"故,由此故知此业不遍。
  - (5)思,谓令心造作为性,于善品等役心为业。

对于三贤位的菩萨来说,阿赖耶识的心所及其运作只要知道即可,定慧之力不足,不能具足证解。



# 第三章 释文





既解经名,下释经义。为什么前面要花大量篇幅讲经名呢?因为经名 所记之心,即是本经宗旨,也是核心,重中之重。一定要先解了此心,然 后乃能明了经义。

若错解此心,误会真理,不解真如佛性之真实义,错把阿赖耶识当成是真如自性,则南辕北辙误入歧途,终不能入圣道,自误误人后时深悔。是故大众学人应当重视此经名所记之心,新学菩萨更应该熟悉本文前两章的内容,莫要一目十行,或厌文繁跳过,应当随文细品,简练揣摩,多读生解,识其义趣,打好正见基础,然后再去细细推敲经中义理。若解真心,则经文易解,随文演绎广为人说,自度度人同向胜道,人天同庆皆大欢喜。

若已明达四海,智廓八方,辩才清净,深明正理,随于经文即能自知此经所说要义,不需更释经文,是故下面的经文注解,为新学菩萨说。若是久学菩萨,智慧远达诸法实相,可以恭读窥基大师所撰写的《般若波罗蜜多心经幽赞》。昔日,道宣律师以持戒、弘律等功德力故,名称普闻,誉满十方,感得天神供养。后来有一天,窥基大师访宣,而天僎不至。大师走后天神乃降。宣责以晚时。天神回答到:"适见大乘菩萨在此,翊卫严甚,故无自而入。"宣闻之大惊。由此可见窥基大师功德巍巍,智慧殊妙。

玄奘菩萨在译经期间,每日斋后和黄昏二时,为寺众宣讲新译的经论,为本寺弟子及诸州学僧辨难释疑。窥基大师随侍受业,广学多闻善解大乘,深得玄奘菩萨真传,是当时造疏最多的一人,世人赞为百部疏主或百本论师。他的注疏,很多是在玄奘菩萨亲自指导下完成的,如《成唯识论述记》自序里说<sup>[189]</sup>:凡兹纂叙,备受指麾。众多译经师中,玄奘大师而为上首,数量巨大而且精准。中华大地论师众多,皆具才华众所欣叹,若推其首,当数窥基大师。窥基大师的著作深契大乘,义理微妙,是我们修学法相唯识妙理的重要依据。

#### 《心经》原文:

观自在菩萨,行深般若波罗蜜多时,照见五蕴皆空,度一切苦厄。 舍利子。色不异空,空不异色。色即是空,空即是色。受想行识, 亦复如是。

舍利子。是诸法空相。不生不灭,不垢不净,不增不减。是故空中无色,无受想行识。无眼耳鼻舌身意,无色声香味触法。无眼界乃至无意识界。无无明亦无无明尽,乃至无老死亦无老死尽。无苦集灭道。无智亦无得。

以无所得故。菩提萨埵,依般若波罗蜜多故,心无挂碍,无挂碍故, 无有恐怖,远离颠倒梦想,究竟涅槃。

三世诸佛, 依般若波罗蜜多故, 得阿耨多罗三藐三菩提。

故知般若波罗蜜多,是大神咒、是大明咒、是无上咒、是无等等咒。 能除一切苦,真实不虚。

故说般若波罗蜜多咒,即说咒曰:揭谛、揭谛、波罗揭谛、波罗僧揭谛,菩提娑婆诃!



# 第一节 能行之人

原文: 观自在菩萨, 行深般若波罗蜜多时, 照见五蕴皆空, 度一切苦厄。

此序四句为全经之纲。举能行之人,明所行之法,示观行之证,显行道之果。 能行之人:观自在菩萨。

观,即静观寂照。自在,即显心无挂碍。以智慧力,见一切诸法、一切有情,本来解脱、本来寂静、本来自在,故名:观自在。菩萨,翻译过来是指觉有情。自觉、觉他,即是菩萨。自觉、觉他之行圆满,即是佛。

观自在菩萨,人们常称为观世音菩萨,是中国佛教四大菩萨之一。观 世音菩萨乃古佛示现,觉同佛觉,尽佛境界,闻声赴感靡不周,善能成就 耳根圆通法门,深得广大信众敬仰。

若推而广之,则观自在菩萨,意指一切"观心自在、观法自在"的菩萨。此心即真心真如,不从缘生,非识所变,三世常存,本来自在。真即不虚妄,如显不变异,过去自在、现在自在,未来也自在。此心即胜义,圣者之所依,以证胜义谛,于法得自在。

世间种种法,皆是识心变,八识皆虚妄,唯有心法性。即此心法性,名为性净心,其性永不变,坚固如金刚,为别虚妄法,是故称真如。真如是法身,依此胜义谛,一切法都是真如性德所显,万法归一,一即万法,实相即诸法,诸法即实相,性相全同,皆是一心。是故心自在故,法亦自在。法自在故,行亦自在。行自在故,愿亦自在。愿自在故,一切自在。

**若只能**观"心自在",则是三贤位的"观自在菩萨"。若既能观"心自在",也能观"法自在",即是初地以上的"观自在菩萨"。若于观"心自在"与"法自在"能得自在,则是达到了无需加行就能任运无相住的八地以上菩萨。如是随其次第展转增上,若观行圆满,即成果地的观世音菩萨。



# 第二节 所行之法

所行之法: 般若波罗蜜多。

何者是:般若波罗蜜多?是指以实相智慧到达生死的彼岸。如《大般若经》中记<sup>[190]</sup>:慧能远达诸法实性,故名般若波罗蜜多。是故要具实相智慧,证得一分诸法实性,方能行于般若波罗蜜多。

诸法实性,即是真如。实相即是真如之相,要契入一心实相,才能行于般若波罗蜜多,否则皆在外门积福,不能正行般若。虽然未能证得一心实相而理证人门,理上的熏习还是很有必要的,是以后实证契入的基础。每一个人都是从熏习正知见开始,然后入门。

广说般若则有三种:一实相般若,二观照般若,三文字般若。以真如为实相般若,以真俗智为观照般若,以能诠释教理教义之文字言说等为文字般若。实相谓真理,观照谓真慧,文字谓真教。

- 一、实相般若。无相之相,名为实相。真如之相,即是实相。以实相知真如,即生实相智慧,由是故知:实相般若即是一切法真如,简称真如,是所证之理体。实相无相即一切相,相不离体体即是相;法身无为遍成诸法,法即是身身即是法;犹水遍波无波非水,金器满堂无非是金;一真一切真,万境自如如。即如《大般若经》云<sup>[191]</sup>:善现!般若波罗蜜多清净故色清净,色清净故一切智智清净。何以故?若般若波罗蜜多清净,若色清净,若一切智智清净,无二、无二分、无别、无断故。般若波罗蜜多清净故受、想、行、识清净,受、想、行、识清净故一切智智清净。何以故?若般若波罗蜜多清净,若受、想、行、识清净,若智清净。何以故?若般若波罗蜜多清净,若受、想、行、识清净,若一切智智清净,无二、无二分、无别、无断故。应当了知,此是依于胜义谛所说,不要站在世俗谛的角度来理解实相般若的内容。
  - 二、观照般若。实相即所照真理,观照即能照妙慧。言观照者,慧心



鉴达名为观照。证得实相之后,所发起的无分别智,即是观照般若。总唯一智,或分为二。约境分二,谓第一义智与世谛智;或谓根本智、后得智。在三贤位的时候,理证入门故,能得少分中道慧观、少分或多分理上无分别智。为何是得理上的无分别智?因为事证不具足,没有**现观智谛现观**。在初地入地之时,通达一切法真如,事证入门,得真实中道慧观、事上无分别智。为何能得事上的无分别智?因为有了现观智谛现观及少分现观边智谛现观。

三、文字般若。即言说章句,能诠释般若者是。比如《大品般若经》 《小品般若经》《维摩诘经》《金刚经》等等讲述般若实相的经典,以及 证悟后的祖师大德们的开示。按通常意义上讲,般若系列经论是文字般若。

若广说则文字般若是一切三藏十二部经论,以一切经论皆说实相,皆不离实相。声闻经典少分说实相,下品观实相故,得声闻解脱果。缘觉因缘观多分说实相,中品观实相故,得缘觉(及独觉)解脱果。大乘经典满分说实相,上品观实相故,得大乘菩提果。所谓引小空而归大空,呵偏空而入圆空,破假空而达真空。是故广说一切法门皆是般若之门,随众生根性不同、所入途径和层次不同而有差别而已。如《大般涅槃经》中记[192]:善男子!一切诸法皆是虚假,随其灭处是名为实是名实相,是名法界名毕竟智,名第一义谛,名第一义空。善男子!是相法界毕竟智,第一义谛第一义空。下智观故得声闻菩提,中智观故得缘觉菩提,上智观故得无上菩提。

行深般若波罗蜜多时,就是指行于甚深的般若波罗蜜多之时。般若波罗蜜多义理甚深故,称为深般若波罗蜜多。深有二种,一者即行深。无分别智内证二空离诸分别,无能行、所行以为行相,故名行深。不见行、不见不行是名菩萨行深般若。二者境深,谓真如境、二空理,离有无相,绝诸戏论。无分别智证此深境,故曰行深。



问:如何行于般若波罗蜜多呢?

答:菩萨摩诃萨行般若波罗蜜,多修空行,无所住着,修道离障,远离恶知识,亲近佛菩萨,若佛菩萨不在身边,经典即为依靠。心心相续念佛不断,通达平等随顺法界,依真如而住,无取中行,无舍中行,是行般若波罗蜜多。

虽处世间,世法不染,犹如莲花,生在淤泥。菩萨摩诃萨虽处生死,以般若波罗蜜方便力故而不染着。何以故?般若波罗蜜,不生不灭,自相平等,不见不着,性是离故。又如莲华不停水滴,菩萨摩诃萨行般若波罗蜜,诸不善法不得暂住。又如莲华所在悉香,菩萨摩诃萨行般若波罗蜜,若在城邑、聚落、人间、天上,悉具净戒。虽善了知一切法皆空、远离(远离就是无所有、不可得的意思),而诸有情亦可施设有染有净。不破坏世俗,分别了法性,世相如虚空,亦无处空相,随方俗所知,顺而化众生。不失道法,不坏世法,若诸菩萨能如是行,名行般若波罗蜜多。



# 第三节 观行之证

观行之证: 照见五蕴皆空。

五取蕴是苦恼之本,五蕴若空,众苦皆亡。五取蕴,就是五蕴,加一个"取"字,表示是有漏五蕴。取就是执取、烦恼的意思。为何五取蕴是苦本?因"五取蕴"而有受故。有受皆苦,一切法不受,则自寂灭,远离众苦。受有三种:苦受,乐受,不苦不乐受。苦有三种:苦苦,行苦,坏苦。当知:乐受有坏苦,故苦;苦受有苦苦,故苦;不苦不乐受有行苦,故苦。是故有受皆苦。于一切法不着故,名为一切法不受。智者于一切法不受不着,若受着法则生戏论。

二乘圣人入无余涅槃已,灭尽五蕴,究竟离苦。大乘行者成佛已,转 识成智,五蕴皆为无漏五蕴,于一切法不受、不舍、不着,唯正安住如如 与如如智,是故究竟离苦,毕竟安乐。

凡夫众生未能照空五蕴,是故苦厄萦缠,不离生死锁链,长受煎熬。 菩萨慧观照破五蕴,故得空色两融,智悲双运,不但能够自出苦海,还能 救度众生。是故"照见五蕴皆空",这六字是全经修证要旨。不照见,则 妄念起灭,生死无休,堕于烦恼海而无一得自在。能照见,则一真常湛, 万法圆融,常游毕竟空而无一不自在。

如何照见五蕴皆空? 达空名照, 慧眼见空, 蕴空不实, 本性空寂。虽修一切圣道皆行般若, 证真遣妄、由慧照空通于观行, 故说: 照见五蕴皆空。

照见五蕴皆空的空观有多种,在此采用常见的二空来做观行。二空者,人空、法空。一时顿入内外人法二空观故,名为平等空观,也称俱空观。如《成唯识论》中记<sup>[193]</sup>:般若有三种。谓生空无分别慧,法空无分别慧,俱空无分别慧。



人空观,破我执,照破五蕴我性。

法空观, 破法执, 照破五蕴有性。

俱空,即是人空、法空。熟练了人空观与法空观,一时照见内外人法皆空,即得俱空无分别慧。

人空观,是人无我观,证人空。法空观、俱空观,都是法无我观,证 法空。前文提到过的唯心识观、真如实观,即是法空观。



# 第四节 人空观及其观行

人空观,也称为生空观。生就是众生的意思。人空观,破除我执。我执有二种:一者俱生我执,二者分别我执(简称:我见)。

俱生我执,无始时来,虚妄熏习内因力故,恒与身俱,凡夫一直都有,与生俱来,不待邪教及邪分别,任运而转,故名俱生。此复二种:一常相续。在第七识,缘第八识,起自心相,执为实我。二有间断。在第六识,**缘识所变**五取蕴相,或总或别,起自心相,执为实我。此二种俱生我执,细故难断。后修道位中,数数修习胜生空观,方能除灭。

分别我执,亦由现在外缘力故,非与身俱,要待邪教及邪分别,然后方起,故名分别,唯在第六意识中有。此亦二种:一缘邪教所说**蕴相**,起自心相,分别计度,执为实我。二缘邪教所说**我相**,起自心相,分别计度,执为实我。此二种分别我执,粗故易断。解脱道上见道证初果时,即能除灭。

是诸分别我执,皆缘无常五取蕴相,妄执为我。然诸蕴相,从缘生故,是如幻有。妄所执我,横计度故,决定非有。故契经中说<sup>[194]</sup>:世间沙门婆罗门等所有**我见**,一切皆缘五取蕴起。

由有我见故,伴随着有"我所见"。我见、我所见合称:身见。身,谓五蕴身。身见是一切见趣所依。由有身见,能引发诸见趣。凡夫众生的六十二见趣,一切皆以有身见为本。我见若无,我所见必无。我见如果断尽了,则三缚结随之必断。三缚结,就是:身见、疑见、戒禁取见。三缚结若断尽,即得二乘法眼净,实证初果。证得初果之后,反复修习,展转增上,即可依次证得解脱道上的二果、三果,乃至四果。初果人最多七次人天往返,即可证得阿罗汉果。若是菩萨,则留惑润生,成佛之前一般不断尽烦恼障。若是定性声闻,则证果出离,解脱生死。

所以断我见,是修行人面对的第一个重点课题。我见断尽,必得解脱。

## 1. 什么是我见

我见与我所见, 合名身见。身见也称萨迦耶见, 缘五取蕴计我、我所, 如人见绳谓是蛇, 见杌谓是人等。

于五取蕴有二十句萨迦耶见。

谓: 计色是我, 我有诸色, 色属于我, 我在色中。

计色是我,就是执取某一个色法(比如色身)是真实的我、具有主宰性的我。

我有诸色,就是虚妄执取一个我,然后执取色身是我所拥有。

色属于我,就是虚妄执取一个我,然后执取色身是我的一部分。

我在色中,就是虚妄执取一个我,然后执取我在色身中。

如是类似的计受、想、行、识是我,我有识等,识等属于我,我在识等中。合计于五取蕴,有二十句萨迦耶见。

问:于此诸见,几是我见,几是我所见?

答:谓五是我见,十五是我所见。谓计色是我,计受想行识是我,此五是我见。其余十五个是我所见。何因十五是我所见?由相应我所故,随转我所故,不离我所故。

相应我所者,谓我有色乃至我有识,所以者何?由我与彼相应说有彼故。

随转我所者,谓色属我乃至识属我,所以者何?若彼由此自在力转,或舍或役,世间说彼是我所故。



不离我所者,谓我在色中乃至我在识中,所以者何?彼计实我处在蕴中遍体随行故。

"我"谓主宰。如何理解"主宰"呢?譬如:国主有自在故,及如辅宰能割断故。辅宰,就是辅佐的宰相大臣。犹如宰相大臣割断国事。有自在力及割断力义同我故,被凡夫众生执取为我。譬如:有的人以身体为我,觉知心为大脑的机能;有的人以灵魂为我,身体为灵魂的工具。或认为"主"是我体,"宰"是我所。或认为"主"如我体,"宰"如我用。

"我"有种种相:谓有情、命者、生者、养者、士夫、意生、儒童、作者、使作者、起者、使起者、受者、使受者、知者、见者、预流、一来、阿罗汉等。

有了"我相",就会有"人相""众生相""寿者相"。若断了我相, 其余三相随之必断。其他三相随"我相"而有,"我相"因无明而有。犹 如孩童见水中月,以为实有,欢喜欲取;大人见之则笑。无智人亦复如是, 身见故见有吾我(吾我,指内在的实我,也就是我相),无实智故见种种 法,见已欢喜或忧愁,取着诸相:男相、女相、牛相、马相等。

因为无明计度有"我",随之必有"他"。计度有"其他人",即是"人相"。你我他都是芸芸众生,即是"众生相"。既然计度而有一切众生,则见有众生在三界生老病死。一期的生死、寿命,即是"寿者相"。是故若断"我相",四相皆断。"我相"因我见、我执而有,若断我见,"我相"随之渐断。

这里首先要把"我见",认识清楚。**只要你**认为真的有一个有情存在,就已落入我见当中。若断尽我见,依解脱智慧安住时,见一切人、一切众生如同机关木人,只是安立一个假名,说这个是张三,那个是李四,其实都无一有情可得,无有我、我所可得。

我见有两种:

- 一缘邪教所说**蕴相**,起自心相,分别计度,执为实我。此即是于五蕴 计度而起主宰,执取五蕴身中的某个法或者全部是真实的自我。比如唯物 主义者,执取身体为主宰;唯心主义者,执取觉知心为主宰。歧路学人, 不解第八识故,执取阿赖耶识是常是实,是主宰。
- 二缘邪教所说**我相**,起自心相,分别计度,执为实我。此即是五蕴身外虚妄想象而有的主宰。譬如,有的外道,执身中有"神我",故能使身动作;神我体性常住,是真我。有的外道,落入"梵我"思想中,执大梵是真我,认为:"吾内心之'我'者,大梵是也",大梵是世界本原,是一切事物的主宰。

执为实我,即是执为主宰。邪教所说我相,属于遍计所执色,是故所 有我见,一切皆缘五取蕴起。

#### 2. 如何断我见

身见所摄有二,谓我见我所见。由于有我故得有我所,以有我见故得有我所见,以有我爱故得有我所爱,以有我愚故得有我所愚。我见是根本、是颠倒性,我见若除,我所见亦灭,是故实证的重点在断我见。如何断除我见呢?当观五蕴无我性:不自在,无主宰。"譬如二手相拍,声出其中,我亦如是"。总说即是:于诸蕴中没有一个真实的主宰,或说为我、或说有情。何以故?五蕴诸法,从因而生、托缘而转、不能自身单独存在,无自体性。

总说既了,下文细说。

第二种我见,简单粗浅,容易破除,所以先说。

彼诸外道所执"神我""梵我"等,定非实有,所以者何?

(1)若认为神我(或梵我等)即五蕴,则神我是常是一故,五蕴应当是常是一。然而我们现见五蕴有生老病死,是故神我与五蕴和合是一,不成立。



- (2)若认为神我(或梵我等)离五蕴,则神我是神我,五蕴是五蕴,各自独立,如何可以执为实我。若认为通过修行,可以使神我(或梵我等)与五蕴合一,从而解脱生死,则神我有增减变异,非常非一,非是真实。
- (3) 若认为神我(或梵我等)与五蕴非即非离,则是自相矛盾。因为两种情况相违,体性各别。即故同体,离故体不同,不会出现非即非离的事情。

由是故知,外道所执"神我""梵我"等,是虚妄见、是颠倒见,当 弃舍、当远离。

歧路学人,错解第八识而误会,执取阿赖耶识是真我,是常是一、不生不灭、生一切法,本质上同于外道的"梵我"思想,若能正解第八识,即灭此我见。

第一种我见,不容易破除,要深观行才能断尽。

《解深密经》言<sup>[196]</sup>: 阿陀那识甚深细, 一切种子如瀑流。我于凡愚不开演, 恐彼分别执为我。

凡,即是凡夫。愚,即是二乘。凡夫,**人我见**未断。怀我见者不为开示,恐彼计执第八识为真我,增加"分别我执",从而易堕恶道或者障碍解脱。二乘人,**法我见**未断。二乘虽断人我见,分别法执未断,恐彼错会误解,增加"分别法执",故不为说。凡夫执取为真我,二乘执取为法我;各有各的执取,所以说"分别执为我"。

因此,二乘解脱道上的观行,不含摄第八识。当然,如果有善知识正 确教导第八识的义理,正确信受而不误解,则对实证解脱果有益无害。

《瑜伽师地论略纂》亦记<sup>[197]</sup>:二乘观道得除人执。识细二乘非种智,所以不为说第七。即如见道,虽断三恶趣果。第八细故不为说。 末那识细故,彼非一切种智,亦不为说。

末那识即是意根,也就是第七识。类似眼根为缘,生眼识;意根是意识之根,意法为缘生意识。意根是心法故,称为无色根。二乘解脱道上的

观行,对第七识也不做细观,只做粗浅的了解,观行的重点是意识,是故二乘法中,识蕴指的是六识。

破除我见的观行,观行的对象是五蕴十八界。观行中的分析方法,是 四圣谛。观行的结果,是照破五蕴我性:五蕴诸法不自在,无主宰。

通过对四圣谛的深入修学,实证八忍地,随之必入二乘见道,证初果。 八忍是依四圣谛的实证来说。四圣谛:苦、集、灭、道,各有法智忍(简称: 法忍)、类智忍(简称:类忍)。即:苦法智忍(简称:苦法忍)、苦类智忍, 集法智忍、集类智忍,灭法智忍、灭类智忍,道法智忍、道类智忍,合计 有八,深入修习得忍不退,故称八忍。所住的修行阶位称为八忍地,或称 八人地。因此,四圣谛的观行极为重要,应当重视认真修学。

### 3. 三门六事毗钵舍那

既然四圣谛的观行非常重要,那如何观行呢?具体的观行方法并不固定,每个行者可以根据自己的偏好选择合适的方式与方法。

本文所采用的观行指导方法是经论中记载的**三门六事**,供大家参考。 三门是方向性的指导,六事是具体的观行内容与过程。观察、观行,经论 中称为毗钵舍那,翻译过来即是"观"。

云何三门毗钵舍那:一唯随相行毗钵舍那,二随寻思行毗钵舍那,三 随伺察行毗钵舍那。

云何名为唯随相行毗钵舍那,谓于所闻、所受持法,或于教授教诫诸法,由等引地如理作意,**暂尔思惟,**未思未量未推未察,如是名为唯随相行毗钵舍那(此是闻)。若复于彼思**量推察,**尔时名为随寻思行毗钵舍那(此是思)。若复于彼既推察已,如所安立**复审观察,**如是名为随伺察行毗钵舍那(此是修)。

云何六事毗钵舍那,谓寻思时寻思六事:一义、二事、三相、四品、



五时、六理,既寻思已复审伺察。**寻思**的意思,就是指深入思考与观行。 复审伺察的意思,就是指观行结束后的返观检验与检查;检验、检查自己 的观行是否有遗漏,是否完备,是否合理等等。六事的基本含义如下:

云何名为寻思于**义**,谓正寻思如是如是语,有如是如是义,如是名为 寻思于义。

云何名为寻思于事,谓正寻思内外二事,如是名为寻思于事。

云何名为寻思于**相**,谓正寻思诸法二相:一者自相,二者共相,如是 名为寻思于相。

云何名为寻思于**品**,谓正寻思诸法二品:一者黑品,二者白品。寻思 黑品过失过患,寻思白品功德胜利,如是名为寻思于品。

云何名为寻思于时,谓正寻思过去、未来、现在三时。寻思如是事曾在过去世,寻思如是事当在未来世,寻思如是事今在现在世,如是名为寻思于时。

云何名为寻思于理,谓正寻思四种道理:一观待道理,二作用道理,三证成道理,四法尔道理。当知此中由观待道理寻思世俗以为世俗,寻思胜义以为胜义,寻思因缘以为因缘。由作用道理寻思诸法所有作用,谓如是如是法,有如是如是作用。由证成道理寻思三量,一至教量(即圣教量),二比度量,三现证量。谓正寻思如是如是义,为有至教否、为现证可得否、为应比度否(即与类比的结果一致否)。由法尔道理,于如实诸法成立法性、难思法性、安住法性,应生信解、不应思议、不应分别,如是名为寻思于理。

《瑜伽师地论》中明记<sup>[198]</sup>:如是六事差别所缘毗钵舍那,及前三门毗钵舍那,略摄一切毗钵舍那。六事毗钵舍那,就是观行过程中的六个方面,如果具足了六事,观行就比较完备、比较彻底。对于四圣谛而言,六事的具体内容如下:

(1) 苦譬如病,集如病因,灭如病愈,道如良药,当以四圣谛十六 行相深入修习四圣谛。为了使行者对四圣谛的义理有正确明了的理解,经 论中对四圣谛每一谛各以四行相来作深入的演说,这样四圣谛合计共有 十六个行相,简称十六行,具体内容下文广释。于四圣谛十六行观察明了, 即能正确修学四圣谛而没有错谬。此是"义"。

- (2)云何名为寻思彼事。谓诸行者如是解了义已,对分析观察的对象,即一切有情建立二分,谓内及外。内与外的划分随行者观行角度不同而不同,并非固定只有一种。常用的划分角度是:内者,即是自身及同类有情,比如人间的人类;外者,即是其他类的有情,比如天人、鬼神、畜生等都属于外。此是"事"。
- (3)云何名为寻思自相。谓于自身依于四圣谛发起胜解,了知自身有如是种种苦(比如三苦、八苦等)、过去生乃至今生有种种集(集就是惑及有漏善恶业)、若断烦恼可得解脱离苦寂灭、当修圣道断集离苦实证解脱,如是名为依四圣谛寻思自相。

复于其外诸有情类,也就是其他有情比如天人、鬼神、畜生等寻思观察,由四圣谛种种行相发起胜解。了知他身亦有如是种种苦,亦曾造、今造种种业,若断烦恼亦可离苦究竟寂灭,若修圣道亦可断集实证解脱。若能如是如实了知,是名依四圣谛寻思外诸有情所有自相。

云何寻思四圣谛共相。谓若内、若外一切有情一切诸法,不离四圣谛,皆由四圣谛之所含摄。有漏果者是则名苦,有漏因者则名为集。无漏果者则名为灭,无漏因者则名为道。四圣谛是圣所行,过去诸佛菩萨阿罗汉等已行,未来诸佛菩萨阿罗汉等当行,现在诸佛菩萨阿罗汉等正行。此是圣道,是解脱之真理,若人精勤,观此四法,速离生死,到解脱处。如《佛遗教经》中记<sup>[199]</sup>:世尊!月可令热,日可令冷,佛说四谛不可令异。佛说苦谛真实是苦,不可令乐;集真是因,更无异因;苦若灭者即是因灭,因灭故果灭;灭苦之道实是真道,更无余道。若能如是如实了知,是名寻思四圣谛共相。如上所说自相、共相等,即是"相"。



- (4)集谛是因,苦谛是果。道谛是因,灭谛是果。苦谛与集谛,讲说的是流转门。灭谛与道谛,讲述的是还灭门。不知四谛理故,生死苦海中流转。善知、亲证四谛理故,得正解脱出离生死。此是"品"。
- (5)若于四圣谛内容正确了知,自内现观即能发起了相作意。如是于其自身,及以他身的现见诸蕴深入分析,依诸谛理无倒寻思、正观察已,熟练之后即得法智。复于所余不同分界不现见五蕴,按照过去、未来、现在三时的分位比度寻思深入观察,熟练之后发起类智。此是"时"。
- (6)云何名为寻思彼理。谓作是思:依胜义谛理,若内若外都无有我、有情可得,或说为苦、或说不苦等。唯有色相、唯有身形,于中假想施设言论,谓之为苦或为不苦。又如说言寿暖及与识,若弃舍身时,犹如无油破车,亦如木人。众缘和合而有此身,色如聚沫,受如水泡,想如阳焰,行如芭蕉,识如幻化。人与物等一切诸行,皆归无常;天地虽现不可常久,日月星辰犹有败坏,三界无怙唯道可恃。今我此身先业烦恼之所引发,父母为缘和合所生,糜饭等食之所增长,三苦长随亦常造业,若不修道沉沦生死,长劫受苦难得解脱。如是等名依世俗、胜义及以因缘观待道理,寻思彼理。

复作是思:于此四谛若能如法证知,善修、善习、善多修习能断烦恼。 如是三界贪嗔痴慢等诸烦恼定应当断、能断。如是名依作用道理寻思彼理。

复作是思:如契经中记,若于四圣谛法善修、善习、善多修习能断烦恼。 此是圣教量(也称至教量)。我亦于内自能现见苦、集之理,作意思惟修习 观察如是如是。若依八正道修习、多修习已必证灭谛断诸烦恼,令诸贪缠 未生不生、生已除遣。此是现证量。比度量法亦有可得。谓作是思,云何 今者作意思惟四圣谛法,可得对治缘诸境界当生烦恼。无量行者闻佛所说 四圣谛法,如理思惟断诸烦恼证阿罗汉。如是三量名依证成道理寻思彼理。

复作是思:如是之法成立法性,难思法性,安住法性,谓修四谛能与

三界烦恼作断对治。不应思议,不应分别,唯应信解。如是名依法尔道理寻思彼理。

如上所说依四种道理(观待道理、作用道理、证成道理、法尔道理)的寻思,即名为"理"。

#### 4. 四圣谛十六行相的观行

前文已说,四圣谛十六行相的内容极为重要,也是观行的重点,四圣谛的观行由此入门,解脱果的实证由此开始。四圣谛十六行相的内容及其观行略说如下,新学菩萨应当重视,多读胜解灵活掌握,从而达到融会贯通举一反三。

苦谛:谓三苦、八苦等。如契经言<sup>[200]</sup>:此八种苦,及有漏法,以逼迫故,谛实是苦。谛实是苦,意思就是"此八种苦及有漏法"确实是苦,这个事情真实不虚。苦谛的证人,藉由苦谛四行:无常、苦、空、无我。由十种行深入观察,能随悟入苦谛四行。何等为十?(1)变异行。(2)灭坏行。(3)别离行。(4)法性行。(5)合会行。(6)结缚行。(7)不可爱行。(8)不安隐行。(9)无所得行。(10)不自在行。观行的对象是五蕴诸法。如世尊说诸行无常,诸行略有二种:一有情世间,二器世间。

此中且依圣教量理,证知:诸行无常。

谓世尊依彼有情世间,说如是言:比丘当知,我以过人清净天眼,观诸有情死时生时,广说乃至身坏已后当生善趣天世界中。由此法门显示世尊以净天眼现见,一切有情世间是无常性。

又世尊言:比丘当知,此器世间长时安住,过是已后渐次乃至七日轮现……所有大地诸山大海,以及苏迷卢大宝山王(也就是须弥山),乃至楚世诸器世界皆被焚烧,灾火灭后灰烬不现,乃至余影亦不可得。由此法门,世尊显示诸器世间是无常性。



然后再依现量、比量观察, 证知: 诸行无常。

无常: 五行所摄。一变异行, 二灭坏行, 三别离行, 四法性行, 五合会行。

- (1)云何由**变异行**观无常性。现见我身,从出生已,不断成长,新陈代谢,未曾暂停,念念迁谢,新新不住。如着火之柴,变异成灰,渐渐销殒。我昔孩童,肤色润泽,年至长大,血气充满。若至颓龄,迫于衰耄,形色枯悴,发白面皱。变化密移,细察能知,寒暑迁流,渐至于此。岂唯年变,亦兼月化。何止月化,兼又日迁。审思谛观,刹那刹那,念念之间,不得停住。故知我身,无常变异,若观他身,亦复如是。如是乃至,树木花草,日月星辰,山河大地,阡陌资俱,一切分析,现见可得,亦常变异,未曾停息。
- (2)云何由**灭坏行**观无常性。一切诸行,变异不停,无常败坏,终归磨灭。现见世间,花开花落,云卷云舒,风雨晴霾,溪涨溪落,地震山崩,沧海桑田。人生在世,生老病死,爱恨情仇,都无定性,无常灭坏,求住不得。是故诸行,必定应有,刹那生灭,乃至败坏。若是细观,刹那生灭;若是总观,无常败坏。

有情众生,分段生死,生生死死,死死生生,生而复死,死而更生,生死不停,灭坏不止。无情器界,如煎水等,最后一切,皆悉消尽。灾火焚烧,器世间灭,都无灰烬,乃至余影,亦不可得。众业所感,器世间成,众缘令变,自然灭坏,最后一切,都无所有。

如是以现见及比度观察分析力故,由灭坏行于彼诸行刹那生灭、无常 败坏,而得决定。

(3)云何复由**别离行**故观无常性。谓依内外二种别离,应知诸行是 无常性。依内别离无常性者。谓如有一先为他主,非奴非使能自受用,能 驱役他作诸事业。彼于后时退失主性非奴使性,转得他奴及所使性,于主 性等名为别离无常之性。 依外别离无常性者。谓现前有资生财宝钱物,未为别离无常灭坏,后时为王、盗贼、非爱及共财等之所劫夺,或由恶作加行失坏,或方便求而不能得。如是等类应知,是名由别离行知无常性。内别离者,谓人与人。 外别离者,谓人与物、物与物。

- (4)云何由**法性行**故观无常性。谓即所有变异无常、灭坏无常、别离无常。于现在世犹未合会,于未来世当有此无常法性。如实通达如是诸行,于未来世当有此无常法性,于过去世亦有此无常法性。如是等类名为通达法性无常。
- (5)云何由**合会行**故观无常性。谓即如是变异无常、灭坏无常、别离无常,于现在世合会现前,也就是二种或三种无常同时现前。譬如灭坏无常与别离无常同时现前的情况:亲人离世。如实通达如是诸行,于现在世现前合会。如是等类名为通达合会无常。

彼于如是内外诸行五无常性,由五种行如其所应作意修习。多修习故 获得决定。如是由证成道理及修习增上故,于无常行而得决定,得决定已, 从此无间趣入苦行。

**苦**:三行所摄,一结缚行,二不可爱行,三不安隐行。苦圣谛就是讲三界六道的种种苦,这些苦主要有八苦与三苦。

八苦就是生苦、老苦、病苦、死苦、怨憎会苦、爱别离苦、求不得苦、 五阴炽盛苦。其中五阴炽盛苦是前面七苦的根源,因为众生贪著五阴,于 是就有五阴不断轮转于三界六道之中,受前面七种苦报而不得出离,所以 称此为五阴炽盛苦。

八苦不离苦苦、坏苦、行苦这三苦,因为八苦本身就是苦,所以称为苦苦;八苦中有变异坏灭,所以是坏苦;八苦现起的过程就是行苦。其中微细的行苦,比如打坐中一念不生的定境状态,这一念不生的状态似乎离开了乐与苦,所以没有苦苦;这一念不生的状态似乎持续没有变化,所以



没有坏苦;但是深入观察可以发现,意识还是持续不断地缘于定境法尘而一直生灭变异着。因为有生灭变异,所以还是有行苦,只是比较微细。一般人如果知见错误或者观行不足,就往往把打坐中一念不生的意识心,当成了不生不灭的实相。

诸行皆是无常,是无常故,决定应是有生法性。如是诸行既是生法就有生苦。既有生苦,当知亦有老病死苦、怨憎会苦、爱别离苦、求不得苦,如是且由**不可爱行**趣入苦行。

如是复于有漏、有取、能顺乐受一切蕴中,由**结缚行**趣入苦行。所以 者何?以于爱等结处生爱等结,于贪等缚处生贪等缚,便能招集生老病死、 愁悲忧苦一切扰恼纯大苦蕴。

如是复于有漏、有取、顺非苦乐一切蕴中,由**不安隐**行趣入苦行。所以者何?有漏、有取、顺非苦乐一切诸蕴粗重俱行苦乐种子之所随逐苦苦、坏苦不解脱故,一切皆是无常灭法。

如是行者,于能随顺乐受诸行及乐受中,由结缚行趣人坏苦;于能随顺苦受诸行及苦受中,由不可爱行趣人苦苦;于能随顺不苦不乐受诸行及不苦不乐受中,由不安隐行趣人行苦。

如是由结缚行、不可爱行、不安隐行增上力故,于三受中作如是说: 诸所有受皆悉是苦。如是名为由无常行作意为先,趣入苦行。

空:一行所摄,谓无所得行。小乘法中由两种空证入无所得行,一者无常空,二者缘起性空。我于今者唯有诸根,唯有境界。唯有从彼所生诸受,唯有其心,唯有假名"我、我所法"。唯有其见,唯有假立之我此中可得。除此更无若过若增。如是唯有诸蕴可得,于诸蕴中无有常恒坚住主宰,或说为我,或说有情,或复于此说为生者、老者、病者及以死者,或复说彼能造诸业、能受种种果及异熟。由是诸行皆悉是空、无有我故,如是名为由无所得行趣人空行。

无我:一行所摄,谓不自在行。所有诸行与其自相,都与无常相、苦相相应故,彼亦一切从缘生故,不得自在。不自在的意思是:不能自身单独存在或运转。不自在故,皆非是我、无有主宰,如是名为由不自在行入无我行。

**集谛**: 谓无明及爱,能为八苦而作因本。如契经言<sup>[201]</sup>: 当知此集,谛是苦因。八苦与三苦的原因是什么,为什么会不断招集苦,而苦不断呢?如实观行而了知苦圣谛以后,就必须进一步观察集圣谛四行相:因、集、起、缘,才能了解集谛为众苦因。

因:谓了知贪爱能引苦故,说名为因。此爱是总爱。这个贪爱,包括对于欲界的财、色、名、食、睡,五尘色、声、香、味、触,以及五蕴我的贪爱,乃至于色界爱、无色界爱。当正了知贪爱随眠等(随眠即种子),是当来世后有生因。于苦是初因故,说名为因。譬如种子与果的关系。

**集**: 既引苦已复能招集令其生故,说名为集。又正了知贪爱所生缠,随其所应是集起缘。后有爱,谓于未来自体希求。谓后有爱能招引故,即是其集。譬如芽等与果的关系。

起: 既生苦已令彼起故,说名为起,也称为"生"。此后有爱,复能发起"喜贪俱行爱"。喜贪俱行爱,谓于已得摄受资财现前境界,深生味着;于苦能近生故,说名为生。譬如花蕊与果的关系。

**缘**: 贪爱等复于当来诸苦种子能摄受故,次第招引诸苦集故,说名为缘。或者说: 依于喜贪俱行爱,于未来境起彼彼喜乐爱名缘。彼彼喜乐爱,简称彼彼喜爱,谓于未得摄受资财、非现境界,种种追求;于苦为别缘故,说名为缘。譬如田等与果的关系。

如是依止贪爱随眠等,以及三种缠(贪嗔痴),能生后有及能发起诸爱差别,是故说名:因、集、起、缘。如经论中记<sup>[202]</sup>:如种理故因,等现理故集,相续理故生,成办理故缘。



**灭谛**:谓"无明、爱"灭,绝于苦因。如契经言<sup>[203]</sup>:当知此灭,谛实是灭。对苦谛、集谛诸行相如实观行以后,即知断除烦恼出离生死的重大意义,当灭杂染证得涅槃,于是随观灭圣谛四行相:灭、静、妙、离。

**灭**: 五取蕴永尽故,名为灭。爱等烦恼是苦因,烦恼灭则苦灭。如理修行熄灭苦集,就是灭。

**静**:有为相息故,名为静。一切苦谛无余寂静,是二乘无余涅槃;以大乘法所证智慧来说,此即是清净真如不可思议境界,是为涅槃寂静,就是静。

**妙**:是善是常故,名为妙。即此灭、静,是第一故、是最胜故、是无 上故,说名为妙。

离:最极安隐故,名为离。寂灭涅槃,是常住故、永出离故,说名为离。

道谛:谓八正道(八圣道),一正见、二正思惟、三正语、四正业、 五正命、六正精进、七正念、八正定。如契经言 [204]:此八法者,谛是 圣道。有漏法果分即苦谛,因分即集谛,择灭即灭谛,对治即道谛。圣 教法中具体的实践方法就是八正道:正语正业正命,名为修戒;正念正定, 名为修定;正见正思惟正精进,名为修慧。为了对八正道有深入的理解, 当观道圣谛四行相:道、如、行、出。

道: 违害邪道故,是出要路故,名为道。

如: 违害非理故,能契正理故,名为如。

行: 趣涅槃宫故, 能正趣向故, 名为行。

出:能永超度故,出离生死故,名为出。

小结: 观行,是有头有尾、有次序、有结论的观察、思考、审验过程。 内容要准确,过程要严谨,观行要专注,结论要清晰。观行的时候不要心 急,独一静处,专精思维,自觉观察,离见妄想,上上升进,证自正智, 度于彼岸。 别观,就是单独对其作观行。合观,就是合在一起、放在一起作观行,也就是在观行的时候顺带着观另外一个。

依据四圣谛十六行相,渐次观谛。谓先别观欲界苦,后合观色界、无色界苦。先别观欲界集,后合观色、无色界集。先别观欲界灭,后合观色、无色界灭。先别观欲界道,后合观色、无色界道。如是观察四圣谛时,犹如隔绢观诸色像。齐此修习闻所成慧,方得圆满。依此发生思所成慧,修圆满已,次复发生修所成慧,即名为:暖。暖善根成就已,入"八忍地"。

暖相既得,复更精进,暖次生顶。

既入顶位,熟练安住,顶次生忍。

安忍不退,融会贯通,依次生于世第一法。

世第一法既已通达,无间增上次生**见道**。此处见道为解脱道上的见道, 所证果位即是解脱道上的初果:须陀洹果。

善根有三种:一顺福分,二顺解脱分,三顺决择分。顺福分善根,谓种生人、生天种子。顺解脱分善根,谓种决定解脱种子,因此决定得般涅槃。顺决择分善根,谓暖、顶、忍、世第一法。若智能破假名是名为忍。此"八忍地"在"暖、顶、忍、世第一法"中。实证通达八忍地已,无间增上必入见道,实证解脱道初果。证得初果之后,若非菩萨种性,最多七次人天往返必证解脱道四果。

解脱道的初果至四果,渐次断尽烦恼障,皆有解脱功德受用。凡夫中有禅定的人,能伏欲界烦恼现行,不灭烦恼种子,是故不得究竟解脱。凡夫之人,若无定力,境界风吹,随风起浪。初果之人,境界风吹,小风小浪。二果之人,境界风吹,如有屏风,微风微浪。三果之人,境界风吹,如有山阻,风平浪静。四果之人,境界风吹,如井观天,心如止水。



| 四圣谛十六行相简表 |    |                                                         |  |  |
|-----------|----|---------------------------------------------------------|--|--|
| 苦谛        | 无常 | 由十种行观察苦谛,能随悟入苦谛四行。<br>无常行,五行所摄:变异行;灭坏行;别离行;法性行;<br>合会行。 |  |  |
|           | 苦  | 三行所摄: 结缚行; 不可爱行; 不安隐行。                                  |  |  |
|           | 空  | 一行所摄,谓无所得行。                                             |  |  |
|           | 无我 | 一行所摄,谓不自在行。                                             |  |  |
| 集谛        | 因  | 引发诸有,故名为因。                                              |  |  |
|           | 集  | 既引苦已,复能招集令其生故,说名为集。                                     |  |  |
|           | 起  | 既生苦已,令彼生起故,说名为起,或称为生。                                   |  |  |
|           | 缘  | 复于当来诸苦种子能摄受故,次第招引诸苦集故,名为缘。                              |  |  |
| 灭谛        | 灭  | 性不相续,尽诸相续,故名为灭。                                         |  |  |
|           | 静  | 三火永寂故名为静。三火,谓贪嗔痴。                                       |  |  |
|           | 妙  | 脱诸灾横故名为妙。                                               |  |  |
|           | 离  | 出众过患故名为离。                                               |  |  |
| 道谛        | 道  | 是出要路故名为道。                                               |  |  |
|           | 如  | 能契正理故名为如。                                               |  |  |
|           | 行  | 能正趣向解脱故名为行。                                             |  |  |
|           | 出  | 永超生死故名为出。                                               |  |  |

于此四圣谛的内容,按三个不同的角度:示转、劝转、证转,各论述一次,即是四圣谛三转十二行,也称四圣谛三转十二相,此是如来在人间最初说法度众,地点在鹿野苑,对象是五比丘。

| 四圣谛三转十二行简表 |               |                                                      |  |  |  |  |
|------------|---------------|------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 苦谛         | 示转,示相:此是苦,逼迫性 | 苦谛:说明世间八苦、三苦等无量<br>诸苦。世间善恶业都会导致六道生<br>死之苦,只是程度不同。    |  |  |  |  |
|            | 劝转,劝修:此是苦,你应知 |                                                      |  |  |  |  |
|            | 证转,作证:此是苦,我已知 |                                                      |  |  |  |  |
| 集谛         | 示转,示相:此是集,招感性 | 集谛:说明业与烦恼是苦的根源。                                      |  |  |  |  |
|            | 劝转,劝修:此是集,你应断 |                                                      |  |  |  |  |
|            | 证转,作证:此是集,我已断 |                                                      |  |  |  |  |
| 灭谛         | 示转,示相:此是灭,可证性 | 灭谛:说明解脱离苦、涅槃寂静。<br>灭是指灭除惑、业、苦,断除贪嗔<br>痴烦恼,证得不生不灭的涅槃。 |  |  |  |  |
|            | 劝转,劝修:此是灭,你应证 |                                                      |  |  |  |  |
|            | 证转,作证:此是灭,我已证 |                                                      |  |  |  |  |
| 道谛         | 示转,示相:此是道,可修性 | 道谛:说明证灭离苦之道。三乘菩提的法教即是断除烦恼、证得解脱的正道,离此别无。              |  |  |  |  |
|            | 劝转,劝修:此是道,你应修 |                                                      |  |  |  |  |
|            | 证转,作证:此是道,我已修 |                                                      |  |  |  |  |

若已知苦,名得"苦智"。若已断集,名得"集智"。若已证灭,名得"灭智"。若已修道,名得"道智"。断尽生死,自证知:"我已知苦、已断集、已尽证、已修道",是为尽智。自证知:"知苦已不复更知,乃至修道已不复更修",是为无生智。



人空观,有三种空观切入:无常空,缘起性空,第一义空。小乘对五蕴的观行,用的是无常空与缘起性空。干万不要以为通过无常空的观行,知道六识及色身虚妄就可以了。由无常空知道六识及色身虚妄,只是切入了不自在行,还要在此基础上深入缘起性空,通达了不自在行,才可以破除我相。也就是说,解脱道上苦圣谛的"空"所对应的无所得行,要具足两种空:无常空、缘起性空,才能圆满。然后才能通达不自在行,从而证得二乘人无我。

无常空,是从五蕴的体上照破"五蕴实有"。此是基础,切入不自在行。缘起性空,既可以从五蕴的体上照破"五蕴实有",**也可以**把五蕴的运作(也可以称为用)照破。此是增上,是在无常空的基础上通达不自在行,从而证知五蕴空无主宰,破除五蕴之我相,亲证五蕴无我性。所以在人空观的观行中,一定要有缘起性空的观行。

如果只做无常空的观行,虽然知道了六识虚妄、色身虚妄,我见不能 灭尽,见到一个路人,还是会起心认为那是一个路人在走路、做事情。凡 是起心认为:我知道六识虚妄、色身虚妄,我断了我见,那个人是没有断 我见的凡夫。如此之人,我见必然没有断尽,还需要继续努力。

只有具备了缘起性空的观行,才能把六识、色身等五蕴的运转照破,从而断尽我见。正知五蕴无我,我只是假立,见到一个路人的时候,如同见到一个机器人、机关木人。终究不会起心认为:我知道五蕴虚妄,我断了我见,那个人是没有断我见的凡夫。正如契经中说<sup>[205]</sup>:若阿罗汉作是念:"我得阿罗汉道。"即为着我、人、众生、寿者。初果之人亦复如是,不取此见:我得须陀洹果。初果人但见随业流转而安立的众生,不见实有众生,只是随顺世俗,说那个是张三,这个是李四。

伐树不尽根,虽伐犹复生。伐爱不尽本,数数苦复生。 见执即爱本,当断尽其根。我见是大根,我执小细根。 欲得菩提果,要先证初果。初果伐树根,即先除大根。

大根即我见,深断不复生。大断小复随,必尽苦恼根。

在如实通达八忍地之后,必断我见,从此无间增上必断疑见、戒禁取见而证初果,是故初果亦称**见地。** 

从此以后历缘对境磨练其心,深入练习人空观,贪嗔痴薄故,实证解 脱道之二果,是故二果亦称**薄地。** 

从此以后更行精进,安住正法磨练其心,精进修习人空观,断尽欲界 贪嗔故,发起初禅、二禅乃至四禅等。依此禅定力故,于上二界,即色界、 无色界,观人空无我,即断上界三缚结。以断上界三缚结故,五下分结随 断。由断五下分结故,实证解脱道之三果,离欲界境得不还果,是故三果 亦称**离地。** 

从此以后复修加行,常住净法磨练其心,极善熟练上界的人空观,断尽色界、无色界贪,断除微细掉、慢躁扰,心善安住涅槃作意,正断所余痴暗之心,是故五上分结灭尽,证阿罗汉,无复烦恼,心得解脱、慧得解脱。解脱已便知解脱,如实了知:我生已尽,梵行已立,所作已办,不受后有。证解脱道四果,离三界境毕竟不生,是故四果亦称**毕地,**或称已办地。

问: "我生已尽,广说乃至不受后有",是因何而建立?

答:如实了知"我生已尽",是缘集四行相。"梵行已立",是缘道四行相。"所作已办",是缘灭四行相。"不受后有",是缘苦二行相,谓苦、无常。另外,不同的角度有不同的说法,如《大毗婆沙论》中记<sup>[206]</sup>:有说,此中我生已尽是断集,梵行已立是修道,所作已办是证灭,不受后有是知苦。有说,此中我生已尽是舍因,梵行已立是得道,所作已办是证果,不受后有是知事。



| 初果至四果解脱功德对应表                                           |         |                                                                |                                                     |  |  |
|--------------------------------------------------------|---------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--|--|
| 初果                                                     | 二果      | 三果                                                             | 四果                                                  |  |  |
| 见地                                                     | 薄地      | 离地                                                             | 毕地                                                  |  |  |
| 断三缚结                                                   | 薄贪嗔痴    | 断五下分结                                                          | 断五上分结                                               |  |  |
| 须陀洹, 预流果                                               | 斯陀含,一来果 | 阿那含,不还果                                                        | 阿罗汉, 无学果                                            |  |  |
| 若随胜摄: 三结永<br>断。谓身见。<br>取见及疑见。<br>若全分摄: 一切见<br>道所断烦恼永断。 | 若随 薄。   | 若结戒贪 若道及断色或恼若结戒贪 若道及断色或恼形取、 分断界恼系色断短系来烦系色断。 一永道,永分下见、 切断所或断烦不。 | 若随胜摄: 贪欲瞋<br>痴无余永断。<br>若全分摄: 见、修<br>所断一切烦恼永断<br>无余。 |  |  |

# 第五节 法空观及其观行

法空观,破除法执。法执有二种:一者俱生法执,二者分别法执。

俱生法执。无始时来,虚妄熏习,内因力故,恒与身俱。不待邪教,及邪分别,任运而转,故名俱生。此复二种。一常相续,在第七识,缘第八识,起自心相,执为实法。二有间断,在第六识,缘识所变蕴处界相,或总或别,起自心相,执为实法。此二种俱生法执,细故难断,初地以后乃至十地,数数修习胜法空观,方能除灭,佛地断尽。由法执类覆所知境令智不生名所知障,此从所障以立障名。障与执,宽狭有异。若论六识二执,则唯第六识有。若约二障,亦通五识。前五识的所知障亦通十地中断。五识分别所知障,由意识引起,初地入地时断。

分别法执。亦由现在外缘力故,非与身俱,要待邪教及邪分别,然后 方起,故名分别。分别筹度慧性,唯意识有,五识没有,故五识无分别法 执。唯在第六识(意识)中有分别法执。此亦二种。一缘邪教所说蕴处界 相,起自心相,分别计度,执为实法。二缘邪教所说自性等相,起自心相, 分别计度,执为实法。此二种分别法执,粗故易断,入初地时,观一切法 法空真如,即能除灭。

所有的法执,皆缘自心所现似法,执为实有。一切诸法,看起来似乎真实有,而实际上并非实有,所以称为:似法。因为有无明的缘故,把自心变现的种种法,执为实有,或者把八识执为实有,即是法执。然似法相,从缘生故,是如幻有。所执实法,妄计度故,决定非有。如世尊说<sup>[207]</sup>: 慈氏当知,诸识所缘,唯识所现,依他起性,如幻事等。

分别法执,在断尽之时,实证二空所显真理一真法界,实断二障分别 随眠,也就是断尽了大乘异生性障,证一切法真如圆成实性,通达七真如, 入初地中住极喜地,善达法界得诸平等,常生诸佛大集会中,于多种百门



能得自在,从此以后步步增上,必证菩提成就佛果。

因此,断除分别法执是大乘菩萨行者所要面对的重要课题。分别法执断尽,得人初地。如《佛地经论》中记<sup>[208]</sup>:谓从**初地已上**菩萨,证得二空所显真如。观一切法遍计所执本性无生亦无有灭,本来寂静自性涅槃,受用和合一味事智。**非如**二乘见道现观,但证生空所显真如,未证法空所显真理,未能现观诸法平等受用和合一味事智。**地前**菩萨亦未能证,未见真如,和合一味平等性智未现行故。

#### 1. 什么是分别法执

这里首先要把"分别法执",认识清楚。**只要你**认为真的有一个法可得、是实有,就已落入分别法执当中。若断尽分别法执,依"无分别智"安住时,见一切人、一切事、一切法如梦幻泡影、如焰如响,了不可得平等寂灭。只是安立一个假名,说这个是高山,那个是流水,这个人是老师,那个是学生等等,其实无有一法可得,清净本然毕竟空寂。

#### 分别法执有两种:

- (1)缘邪教所说**蕴处界相**,起自心相,分别计度,执为实法。此即是于五蕴而起执着,执为实法。此处的五蕴,是大乘的五蕴,包含第八识与第七识。比如极微外道,执取四大物质为实法;唯心主义者,执取觉知心为实法。歧路学人不解第八识故,被错误教导故,执取阿赖耶识是常、是一、是实,也是法执。
- (2)缘邪教所说**自性等相**,起自心相,分别计度,执为实法。这里的自性,是数论外道的胜性,不是禅宗里讲的自性。其数论师,"本"若未变为"大"等时,但名自性,古名冥性。初小乘等所执,后外道等所执。胜论外道及其他外道,所执取的实法,各有不同,并非一种,故说:自性等相。

外道所执自性,即是冥性。所谓冥性,即是外道于五蕴身外虚妄想象

而有的实法。**其他外道**所执实法,也类似。比如有的外道,执取大梵天是 永恒之实法。有的外道,执取上帝是永恒之实法。有的外道执取全能神是 永恒之实法。若有我执,必有法执。执一个法为实有,才会在此基础上执 一个法为主宰。

#### 2. 如何断除分别法执

第二种分别法执,容易破除,所以先说。

外道有执:一大自在天,体实遍常,能生诸法。彼执非理,所以者何? 若法能生,**必非常故。**诸非常者,必不遍故;诸不遍者,非真实故。**其余** 的执有一大梵、上帝、时、方、本际、自然、虚空、神我等,常住实有, 具诸功能,生一切法,皆同此破。

外道所说冥性等法,皆由不知真如理故,迷于真如理故,虚妄想象出一个不生不灭、不可知不可证的冥性。是故行者**理证**一切法真如之时,即能断除此分别法执。何以故?于真如之理能信解故,不疑惑故,知真如是可证故,知真如是实相故,知真如是法身故,知真如离戏论故。

外道不知法身故,迷于法身理故,产生虚妄见,想象存在一个不生不 灭的冥性或者上帝等是世界本原。是故正知信解真如法身,入真如理,即 能除灭此分别法执。歧路学人,执取阿赖耶识是常是实,**也是**由于误解真 如法界,错把第八识当成真如,执取第八识为真常所致。若能理证真如, 亦破此分别法执。

第一种分别法执,不容易破除,要深观行才能断尽。

此分别法执,于蕴处界,分别计度,执为实法,是由于不知不证蕴处 界是空故、无所有故、寂静故、远离故、不可得故。因此行者**事证**一切法 真如之时,即能断除此分别法执。何以故?于一切法真如理得亲证故,证 空性故,证知一切蕴处界法本来无生、无灭、平等寂灭故,知一切分别是



戏论故,证得无分别智故。无分别智证真如已,后得智中即能了达"依他起性"如幻事故。如经论中记<sup>[209]</sup>:非不见真如,而能了诸行,皆如幻事等,虽有而非真。

一切凡夫、二乘、地前菩萨不能实证清净法界真如法身故,未得转依一切法真如,具有虚妄见,执取蕴处界中的法为实有。实证圆成实性一切 法真如之时,即能除灭此分别法执。

问:如何实证一切法真如?

答:一切法真如,常简称为真如。一切法真如,即是一切法无我性、空性所显真如,即二空所显真如。一切法者,谓世出世、有漏无漏蕴处界等。此处的五蕴是大乘里的五蕴。山河大地等器世间,归属于色蕴;八识属于识蕴。真如即是诸法空性、无我性,与一切法不一不异。

一切法真如,是对一切法的整体观察,是对一切法的总相观。依此总相观故,见一切法实性、实相、实体,即唯一真如清净法界,简称:清净法界、一真法界。此是诸法性净本体,性相一如,由一切法空性、无我性所显。此一真法界,是常、是实、是解脱。诸法是一真法界所显之相用,诸法有生灭,一真法界不生不灭。众生因妄想故,见种种虚妄相。若灭妄想,则种种相灭,得见真实。

一切法有二种相,总相、别相。问曰:何等是总相,何等是别相。答:总相者,如无常、无我等;别相者,诸法虽皆无常,而各有别相,如地为坚相、火为热相。真如即是一切法的总相、共相、实性、实体,以一切法皆空故、无我故。

实证一切法真如的过程,就是三贤位的修行增上过程,历经理证入门,渐次通达直至事证入门。

三贤位菩萨从六住位开始,熏习般若正知见,对一切法真如理,信解趣人。如《华严经》记载 [210]:佛子!此菩萨应劝学十法。何者为十?

所谓:一切法无相、一切法无体、一切法不可修、一切法无所有、一切法无真实、一切法空、一切法无性、一切法如幻、一切法如梦、一切法无分别。

三贤位菩萨从七住位开始,对一切法真如理,**理证**入门。如《菩萨璎珞本业经》记载<sup>[211]</sup>:佛子!入无生毕竟空界,心心常行空无相愿故,名不退住。

三贤位菩萨在十回向位满已,做四加行入初地之时,对一切法真如理,实证通达,事证人门。如契经中记<sup>[212]</sup>: 弥勒。菩萨如是发心修行,如是多修行,刹那刹那离一切盖,得清净心。得清净心已,入七种真如,内身证彼七种觉相应知。弥勒,是名菩萨摩诃萨善得见道。菩萨得彼见道智已,名定聚菩萨,生在佛家受用初地利益欢喜。是菩萨先已修行奢摩他毗婆舍那道,于此始得事究竟观。

七种真如,就是非安立谛三个真如:流转真如、实相真如、唯识真如,以及安立谛四个真如,即大乘四圣谛。七真如当中的实相真如,谓一切法二空无我所显实性,即是一切法真如。

这七种真如,是约诠门义别说七。诠,就是诠释。废诠谈体即唯一如,谓实相真如。实相真如简称相真如,由证此真如故,随观一切有为法流转实性,证流转真如;随观一切染净法唯识实性,证唯识真如。心染众生染,心净众生净。见唯识真如便能知此染净心等,约诠即依他,据理即真如。识谓了别,是故唯识真如也称:了别真如。三贤位菩萨于七真如是信解理人,未能实证。如《成唯识论》中言 [213]:菩萨起此暖等善根,虽方便时通诸静虑而依第四方得成满,托最胜依入见道故,唯依欲界善趣身起余慧厌心非殊胜故。此位亦是解行地摄,未证唯识真胜义故。此位,即是加行位。解行地,就是三贤位。

第八识虽然在大乘法中属于五蕴,但是行相微细,非三贤位菩萨所能



证解、通达。如《瑜伽论记卷》中记<sup>[214]</sup>:入见谛已去**后得**起,方实缘 阿赖耶,不然不缘。此处的后得,就是后得智。

在证得根本智以后,发起后得智时,方实缘阿赖耶识。是故三贤位菩萨**只能在**理上正知第八识的空性、无我性,从而信解阿赖耶识虚妄不实,非我非我所。在初地入地之时,即能证知阿赖耶识虚妄,其性是空。是故,三贤位菩萨所观五蕴是:五根六尘七识。渐次实证五蕴虚妄不实,现观五蕴如梦如幻。

从理证入门到事证入门,即是三贤位的修学增上过程。历经住位、行位、回向位。所以为了方便大家了解三贤位修学的内容与历程,余等随自修学经历与经教记载,总结了"三观三忍"的修学次第。

当然,菩萨行道各有千秋,并不是说每一个三贤位菩萨都要按照"三观三忍"去做,**更不是**三贤位修行所需要掌握的内容就只有"三观三忍"。 余等建立的"三观三忍"修学内涵与次第,是给大家提供一个努力和实践的参考。

世界如幻观、如幻忍,总相上观六尘境界虚妄性、空性。

阳焰观、如焰忍, 总相上观诸心心所法虚妄性、空性。

帝网观、如梦忍, 总相上观一切世间诸行诸事虚妄性、空性。

从修证的难度来看,六尘虚妄较容易发现和实证,七识虚妄的证知要 困难一些,五根四大虚妄的证解则比较困难,所以也比较符合三贤位由浅 入深的修证历程。

"三观三忍"的修学内容,有兴趣的行者可以参考余撰写的《真如》这本书,此处不再赘述。"三观三忍"的修证,是属于唯心识观,目的是证人"方便唯识"。开悟明心所证的"一心实相",是属于真如实观,此时理多事少,故是真如实观的理人。真如实观的事证,则在初地入地证一切法真如之时。

### 3. 方便唯识与正观唯识

行者若能证得十回向位的如梦忍,即能把万法回归于阿赖耶识。此时, 现观唯有阿赖耶识,无余境界。现得境智两空,除七识妄识已尽。名为证 人:方便唯识。

此时菩萨,观一切法皆无自性,如空中云、如旋火轮、如乾闼婆城、如幻、如焰、如水中月、**如梦所见**,不离自心;由无始来虚妄见故取以为外。作是观已断分别缘,亦离妄心所取名义,知身及物并所住处,一切皆是藏识境界,无能所取及生住灭,如是思惟恒住不舍。

既已能知一切皆是藏识境界,其实无有能取所取及生住灭,而未实证 离能取、所取的一真法界,是故未谴相缚,不名大乘见道。为了证得"正 观唯识"而见道故,需作四加行。

以"方便唯识"为基础,独一静处,做大乘的四加行:暖,顶,忍,世第一法。遣荡生死虚妄识心,及以境界。一切皆净尽,唯有一真法界:自性清净心。名为证人:正观唯识。

方便唯识,属于唯心识观。正观唯识,属于真如实观。

**依第八识**,建立唯心识观。**依真如**,建立真如实观。

唯心识观,属于心生灭门。真如实观,属于心真如门。识之实性,即是真如。真如之相用,即是八识。如是二门各摄一切法,恒不相杂,亦不相离。

三贤位的修证历程如是:首先熏习大乘教理,建立正知见,然后如法修行。在六住满心或七住位证得一分人空观,亦复熏习五蕴空观之理,现观证得六尘虚妄。在六行位(此是参考阶位)以后现观证得七识虚妄,在六回向位(此是参考阶位)以后现观证得五根四大虚妄,证得少分平等空观,



从而在十回向位能够通达五根六尘七识虚妄,一切法回归第八识,证得方便唯识。以此为基础,在十回向满心位做大乘四加行,观灭一切能取所取及第八识,亲证不可思议清净法界一切法真如,证得正观唯识,灭尽一切分别法执,入初地。

如永明延寿大师说<sup>[215]</sup>:以识本是心所成故,故识无体,则是一心。何异境从识生,摄境归识。若通而论之,则本是一心。心变为识,识变诸境,**由是**摄境归识,摄识归心也。方便唯识的证得过程,即是摄境归识的过程。通过人地前的大乘四加行,证得正观唯识,即是摄识归心。

亦如《大乘入楞伽经》中记[216]:

依于藏识故, 而得有意转; 心意为依故, 而有诸识生。

虚妄所立法,及心性真如;定者如是观,通达唯心性。

藏识、意(第七识)、六识,皆是虚妄所立法。心性是真如。定者,就是有正定智慧的修行人。深入观行以后,证得一切法空性、无我性,一切法皆悉寂灭,**唯有**远离二边,寂静平等的心性:真如。亦如《大梵天王问佛决疑经》中记<sup>[217]</sup>:无有余法,唯一心性。

# 第六节 行道之果

行道之果: 度一切苦厄。

度,就是越度、解脱、超越的意思。一切苦厄,指世间众生的一切困苦灾厄。虽依胜义无度无得,随世俗中有度有得。修行大乘圣道的结果,即是成佛度尽苦厄。

经曰<sup>[218]</sup>: 三界无安, 犹如火宅, 众苦充满, 甚可怖畏。三界无安, 众苦充满, 推古验今, 无不如是。苦分三种, 或分八种。理实有漏, 无非是苦。诸有漏法, 迁流不止, 逼迫不安, 皆名行苦。世间诸乐, 必归坏灭, 缘合缠忧, 俱名坏苦。灾难困苦, 忧悲疼痛, 性已逼迫, 楚切难忍, 皆名苦苦。

三恶道中, 饥渴逼迫, 苦苦充满, 难得休息。

若生人间, 苦乐参半, 爱恨离别, 三苦炽然。

诸天虽乐,福尽亦丧,不离坏苦,不得安隐。

人间天上,下至地狱,皆有行苦,无有乐处。

若说八苦,则是生、老、病、死,怨憎会、爱别离、求不得、五阴炽盛苦。住胎、出胎,俱受逼迫,众苦根本,是名生苦。时分朽坏,日渐磨损,是名老苦。身体衰变,恶疾缠身,是名病苦。寿命衰没,无常败坏,是名死苦。冤家现前,嫉妒陷害,争吵不休,名怨憎会苦。所爱乖离,终归远去,名爱别离苦。所求不遂,所望不得,名求不得苦。五阴炽盛,轮转不停,众苦不息,如是诸苦,皆是有漏五蕴所摄,是名五阴炽盛苦,或名五取蕴苦。

厄,谓八难及诸危怖小三灾等。八难,指的是难以见佛闻法,不能修 道的八种处境:一者地狱,二者畜生,三者饿鬼,四者盲聋喑哑,五者世 智辩聪,六者佛前佛后,七者郁单越国,八者长寿天。



一切苦厄, 二死尽收。二死, 即是分段生死与变易生死。

分段生死。谓三界内众生,随其作业,所感果报,身体的形段有高矮胖瘦,寿命的分限有长短延促;命尽则死,死随业生,再受轮转,一期一段,犹如竹竿,故名分段生死。

变易生死。谓如初位为因,后位为果;又后位为因,后后位为果;以于其中,因移果易,故名变易生死。

证人空观究竟,断尽烦恼障,证得有余、无余涅槃,出分段生死。大乘行者,证人、法二空观究竟,双照诸法皆空,平等寂灭,出变易生死,证四种涅槃,究竟解脱,离诸怖畏无明,度一切苦厄。

大乘行者在三贤位的第七住以后,人不退位,伏离二乘所应苦厄; 至通达位初地之时,能永度三恶趣、八处无暇、贫疾等一切苦厄。或有 菩萨初地的时候就断尽烦恼障,亦能永离三界分段生死苦厄;或有八地 后伏尽烦恼障永不现行,方离此厄。第十地终,入如来位,照空圆满, 一切有漏种子永除,变易死等苦厄皆尽,利乐众生无有穷尽,或时示现 非实如是。

若从理上来讲:五蕴若实有,八苦即不虚,通达五蕴空,八苦何所依。 譬如大风,击水成沤,即是沤非水。沤散作水,是水非沤。沤喻众生,水 喻佛性。击真成妄,名曰众生。了妄即真,苦无生处。故言:照见五蕴皆 空,度一切苦厄。



## 第七节 破相显宗

原文: 舍利子。色不异空,空不异色。色即是空,空即是色。受想行识,亦复如是。

舍利子,即是佛陀十大弟子之一的舍利弗尊者。舍利弗尊者于诸声闻弟子中智慧第一,具大辩才。舍利弗的母亲为王舍城婆罗门论师之女,出生时因为眼似舍利鸟,乃被命名为"舍利";舍利弗为"舍利"之子,是故称为舍利子。梵语"弗",就是子息的意思。

尊者舍利弗与众多同行比丘共聚一处,广论法教,善解义趣,一切皆是大智辩才。般若心经,智为先导,以智明心,证入宗门。是故此处以舍利弗尊者为当机众,与观世音菩萨探说大乘第一义,令众悟入。心是真心,即是空性。是故般若系列经典,经常以须菩提尊者(解空第一)和舍利弗尊者(智慧第一)为当机众,由他们来与诸佛菩萨对答,引导众生解了真如本心。

经文: 色不异空, 空不异色。色即是空, 空即是色。

空有多种分类,若依《大智度论》,有二种空:一者、般若空,二者、非般若空。非般若空有二种:无常空,缘起性空。般若空,也称真如、真空、第一义空。二乘观行,所用即是无常空、缘起性空。大乘观行,三种空都用,主要是依般若空,即真如。

真如即是诸法无我性、空性,是故真如又称真空,或简称为空。如《宗镜录》中言<sup>[219]</sup>:心性无生,达此名空。此空,是诸佛大涅槃门,大乘修学不得暂离,若广说则一切解脱法门皆是真如差别之相,皆是空门。如经论中记<sup>[220]</sup>:空是十方诸佛深奥之藏,唯一涅槃门,更无余门,能破诸邪见戏论;是相应不可坏,不可破,是故名为第一。

无常空,是以坏观空。比如花草树木,终归败坏,一片凋零,是故说



空。或者观花草树木、一切有情等刹那生灭,以刹那生灭、非常非一故, 非真实有,是故说空。

缘起性空,是以缘生性观空。一切有情乃至花草树木、山河大地等,皆是多缘和合而生起,非自然有,亦非常住,随缘而生,依缘而住,缘变则迁,缘尽则灭;来无来处,去无去处,随缘生灭相续,是缘生性,非真实有,是故说空。

以上二空,小乘必备,大乘亦有。大乘更要依般若波罗蜜观空,即般若空。般若波罗蜜,即是诸法实相。诸法性相常空,色即是空,非色灭空,是名般若空。般若空,即是真如。当知真如自性,非"有无、一异"等相,乃至总说:依一切众生,以有妄心念念分别,皆不相应,故说为空。

凡夫人于诸法断灭无有,说为空;譬如油尽火灭,说油空。二乘人观 诸法无常生灭,说为空。大乘人知诸法本性自空,了不可得,说为空。

通过"照见五蕴皆空",即可证入一切法真如理,是故经文中接下来讲述真如与诸法的辩证关系:为何五蕴皆空。色,即是色蕴。谓四大种及此所造,即十色处(五根、五尘)及法处色(即法处所摄色),性皆变现总立色名。

"色不异空,空不异色。"

此是依空(即真如)与诸法的关系来讲,**破世俗执**:所取色外,别有真空。真如即是诸法实性(即空性、无我性)、实相、实体。真如与一切法,不相舍离,法与法性,理必应然,离于诸法,无有真如可得。

真如譬喻是水,万法则是水波。水波与水,不相舍离。水波之外无水,水不离水波。真如譬喻是金,万法则是金器。金器与金不异。金不离金器,金器不离金。金器之外,无金可得。

"色即是空,空即是色。"

此是依大乘"法空"来讲,破愚夫执:色坏灭位,方始有空。比如花

草树木,花凋谢了,才说无花,是空;草被铲平了,才说无草,是空;树木被砍伐了,才说无树,是空。也就是说,凡夫、小乘人,都是以色坏灭为空,受想行识也是如此。

今依大乘胜义谛,色本性空,非色灭空。如《大智度论》中记<sup>[221]</sup>:以法空观观色皆空,与虚空及无为同相。此亦即是六祖惠能大师讲的:本来无一物,何处惹尘埃。在花草树木等存在的当下,即能依"法空观"的智慧照见诸法皆空,都无所有。

以唯心识观,现见五根六尘七识、山河大地等虚妄不实,如幻、如影、如焰、如梦中事。蕴中无有人,无我无众生;生唯是识生,灭亦唯识灭。 五根六尘七识、山河大地,空无所有,一切皆是藏识随业流转之相,更无 有其他一法可得,从而证得"方便唯识"。注意:这个时候,并不是藏识 一法出生万法,而是只有藏识一个法,这才是证人"方便唯识"。

再以真如实观,灭尽此流转之相,观灭藏识,证一切法真如清净法界,则一切相灭,究竟平等,从而证得"正观唯识"。五根、六尘、七识等一切皆空,第八识亦空,唯有离言说、非有非无、远离二边、不可思议清净真如法界。一切平等、一切寂灭,一真一切真,由是故说:真如是法身。法身即法,法即法身,法本无生,不曾有生,亦无有灭,色性真空,真空性色,色即是空,空即是色,受想行识,乃至万法,亦复如是。

"受想行识,亦复如是。"

依胜义谛观色蕴如此,同样观受、想、行、识蕴,也是如此。如《大乘起信论》言<sup>[222]</sup>: **一切法**从本已来,离言说相,离名字相,离心缘相,毕竟平等,无有变异,不可破坏,唯是一心,故名真如。

般若正理, 义彰空色。如何色灭, 方乃见空。

翳眼见花,本来非有。岂要花灭,彼始成空。

故于色空, 勿生偏执。应除倒见, 证大涅槃。



以大乘般若空智,照见五蕴皆空,破万法相,谓色相、贪相、嗔相、痴相、受相、想相、行相、识相……若见诸相非相,**即见**如来。这里的如来,即是真如自性:法身佛。如契经中记<sup>[223]</sup>:言如来者,即是实性真如之异名也。以慧照破种种相故,证得诸法实性、实相、实体,即一真法界。此是真心,亦是宗门正眼。佛语心为宗,亦即是真如,达法本性空,破相显真宗。

# 第八节 诸法空相

原文: 舍利子。是诸法空相。不生不灭,不垢不净,不增不减。 以唯心识观、真如实观,照尽诸法皆无所有,此是慧观空尽诸法之相, 五蕴皆空,唯一真如,是故诸法皆空。诸法皆空之相,亦即是真空之相。

诸法空性之相,即是诸法空相。真如之相,即是实相。

实相无相,离"一异、有无、俱不俱、常无常"。无相之相,名为实相。云何名为无相之相?一切法无自相、他相及自他相,无作相,无受相。无作者相,无受者相。无法相,无非法相。无男女相,无士夫相。无微尘相,无时节相。无为自相,无为自他相。无有相,无无相。无生相,无生者相。无因相,无因因相。无果相,无果果相。无昼夜相,无明闇相。无见相,无见者相。无闻相,无闻者相。无觉知相,无觉知者相。无菩提相,无得菩提者相。无业相,无业主相。无烦恼相,无烦恼主相。……如是等相,随所灭处名真实相。

一切诸法皆是虚假,随其灭处是名为实,是名实相,名法界,名毕竟智,名第一义谛,名第一义空。所言灭者,**非是**坏灭,是以智慧观行除尽生灭、来去、高矮、胖瘦、人法等相,故称为"灭"。以唯心识观、真如实观,灭诸法相,证得无相真如法界,说名是"灭",不是坏灭。如果以坏灭为空,则是小乘空,非是大乘第一义空。

实相第一义空,离四句绝百非,远离二边,没有生灭可得,故称不生 不灭;无有染净可得,故称不垢不净;无有高低、上下、增减可得,故称 不增不减。

原文:是故空中无色,无受想行识。无眼耳鼻舌身意,无色声香味触法。无眼界乃至无意识界。无无明亦无无明尽,乃至无老死亦 无老死尽。无苦集灭道。无智亦无得。



真如之相,即是实相,离一异相,远离二边,无所得,名第一义空。 是故真如法界第一义空中,人法俱空,究竟寂灭,空中空尚不可得,何况 有诸法可得。由此真如第一义空,入般若空理,灭一切观、法。观,谓觉 观、观察。法,谓世间种种法。

色受想行识,即是五蕴。

眼耳鼻舌身意、色声香味触法,即是十二处。

眼界乃至意识界,即是十八界。

十八界, 即是:

眼界, 色界, 眼识界。

耳界, 声界, 耳识界。

鼻界,香界,鼻识界。

舌界,味界,舌识界。

身界, 触界, 身识界。

意界, 法界, 意识界。

无明乃至老死,即是十二因缘的十二支,谓:无明、行、识、名色、 六人、触、受、爱、取、有、生、老死。

苦集灭道,即是四圣谛。

真如法界第一义空中,人法俱空故,过去、未来、现在诸法皆空。下面的内容,敬请有心学法者一字一句读,不要认为内容相似而跳过!细读多遍,其义自现。

过去"色"即是空,空性亦空,空中空尚不可得,何况空中有过去色可得。空中未来、现在色不可得,未来、现在色即是空,空性亦空,空中空尚不可得,何况空中有未来、现在色可得!

过去"受"即是空,空性亦空,空中空尚不可得,何况空中有过去受可得。空中未来、现在受不可得,未来、现在受即是空,空性亦空,空中

空尚不可得, 何况空中有未来、现在受可得!

过去"想"即是空,空性亦空,空中空尚不可得,何况空中有过去想可得。空中未来、现在想不可得,未来、现在想即是空,空性亦空,空中空尚不可得,何况空中有未来、现在想可得!

过去"行"即是空,空性亦空,空中空尚不可得,何况空中有过去行可得。空中未来、现在行不可得,未来、现在行即是空,空性亦空,空中空尚不可得,何况空中有未来、现在行可得!

过去"识"即是空,空性亦空,空中空尚不可得,何况空中有过去识可得。空中未来、现在识不可得,未来、现在识即是空,空性亦空,空中空尚不可得,何况空中有未来、现在识可得!

色、受、想、行、识于真如法界第一义空中,寂静故,远离故,不可得故,言:空中无色,无受想行识。

如是十二处、十八界等法亦复如是,于真如法界第一义空中,寂静故、远离故、不可得故,言:无眼耳鼻舌身意,无色声香味触法。无眼界乃至无意识界。

真如法界第一义空中,人法俱空故,无明无所有不可得。无明不可得故,行亦不可得。行不可得故,识不可得。识不可得故,名色不可得。名色不可得故,六人不可得。六人不可得故,触不可得。触不可得故,受不可得。受不可得故,爱不可得故,废不可得故,取不可得。取不可得故,有不可得。有不可得故,生不可得。生不可得故,老死不可得。

老死不可得故,老死尽不可得。生不可得故,生尽不可得。有不可得故,有尽不可得。取不可得故,取尽不可得。爱不可得故,爱尽不可得。 受不可得故,受尽不可得。触不可得故,触尽不可得。六人不可得故,六 人尽不可得。名色不可得故,名色尽不可得。识不可得故,识尽不可得。 行不可得故,行尽不可得。无明不可得故,无明尽不可得。



无明、无明尽不可得故,乃至老死、老死尽不可得故,流转、还灭不可得。流转、还灭不可得故,白品、黑品俱不可得。白品、黑品俱不可得故,十二因缘不可得。十二因缘于真如法界第一义空中,寂静故、远离故、不可得故,言:无无明亦无无明尽,乃至无老死亦无老死尽。

真如法界第一义空中,人法俱空故,苦无所有不可得。人法俱空故,集无所有不可得。人法俱空故,诸法平等寂灭,灭性亦空,空中灭亦不可得。人法俱空故,道及行道人不可得。以四圣谛于真如法界第一义空中,无所有故、寂静故、远离故、不可得故,言:无苦集灭道。

真如法界第一义空中,人法俱空故,布施波罗蜜多亦空、净戒波罗蜜 多亦空、安忍波罗蜜多亦空、精进波罗蜜多亦空、静虑波罗蜜多亦空、般 若波罗蜜多亦空,色亦空、眼亦空、识亦空,如来亦空,大般涅槃亦空, 是故菩萨见一切法皆悉是空。

行深般若波罗蜜多菩萨见一切法皆悉是空故,于真如法界第一义空中, 一切智、道相智(也称道种智)、一切相智(也称一切种智),皆不可得。 空中空尚不可得,何况有法可得。是故于真如法界第一义空中,无智亦 无得。

- 一切智智,也称一切智见、一切智慧,包含三个内容,谓:一切智、 道相智、一切相智。注意在有的大乘经论里,把一切智智简称为一切智; 梵文即是:萨婆若。
  - 一切智,即声闻、辟支佛智。菩萨摩诃萨、如来,也有此智。

道相智,也称道种智,即初地以上菩萨摩诃萨的智慧。三贤位菩萨具极少分道相智。行者通达一分道相智已,以道相智断尽大乘异生性,入初地。如契经中记<sup>[224]</sup>:由道相智得入菩萨正性离生。一切相智,也称一切种智,谓诸如来、应、正等觉不共妙智。应即应供的简称。

问:何谓一切智?

答:一切智,谓五蕴、十二处、十八界等差别法门;包括:法智、类智、世俗智、他心智、苦智、集智、灭智、道智、尽智、无生智。

问:何谓道相智?

答: 道,谓三界六道,及四圣道: 声闻道、独觉道、菩萨道、如来道。

相,谓种种道以及其中有情的种种诸行、状、相及其意乐、随眠及彼因果等。

智,谓正知、如实知、无倒知见。

道相智,谓于三界六道与四圣道以及其中有情的种种诸行、状、相及 其意乐、随眠及彼因果等,正知、如实知、无倒知的智慧。如《大般若经》 中记<sup>[225]</sup>:世尊!如说菩萨摩诃萨众应学遍知一切道相,若声闻道、 若独觉道、若菩萨道、若如来道,知此等道一切种相名**道相智**。若 于三界六道与四圣道以及其中一切有情的种种诸行、状、相及其意乐、随 眠及彼因果等一切种相尽知、尽见、无倒知见,是名一切相智。

初学者可能有疑惑: 若一切皆空, 那学佛法有什么意义呢?

大家要注意,讲"一切皆空,万物非有",是依胜义谛。如果依世俗谛而非胜义,则有万法施设可得,诸法因缘生,亦随因缘灭,因果不空,业果昭然。

如《大般若经》中记[226]:

善现对曰: "我不欲以生法有所证得,亦不欲以无生法有所证得。" 舍利子言: "若如是者,岂都无得、无现观耶?"

善现对曰: "虽有得、有现观,而实不由二法证得。舍利子! 但随世间言说施设有得、现观,非胜义中有得、现观。舍利子! 但 随世间言说施设有预流、有预流果,有一来、有一来果,有不还、 有不还果,有阿罗汉、有阿罗汉果,有独觉、有独觉菩提,有菩萨



摩诃萨、有菩萨摩诃萨行,有诸佛、有诸佛无上正等菩提,非胜义中有预流等。"

舍利子言: "若随世间言说施设有得、现观及预流等非胜义者, 六趣差别亦随世间言说施设,非胜义耶?"

善现对曰: "如是!如是!何以故?舍利子!**非胜义中**有业异熟及染净故。"

亦如《大智度论》中说 [227]: 世谛法故, 菩萨摩诃萨得阿耨多罗三藐三菩提, 非第一实义。何以故? 第一实义中, 无有色, 乃至无有阿耨多罗三藐三菩提, 亦无行阿耨多罗三藐三菩提者。是一切法, 皆以世谛故说, 非第一义。

因此不要落入一边,以为胜义谛中常讲空故,就认为一切皆空,都无 所有,落入"恶取空",拨无因果,乃至断灭一切善根,莽莽荡荡招诸殃 祸。云何名为恶取空?若沙门、婆罗门等,谓此彼都空,是名恶取空。

恶取空者不能了知胜义谛,亦于所知境界迷惑,亦谤一切所知境界,由此因故堕诸恶趣。恶取空者把"一切空无"当成胜义谛,于他人求法、求苦解脱,能为虚诳,亦作稽留,于法于谛不能建立,于诸正法学处极生慢缓,于佛所说正法甚为失坏。

问: 诸法真理为空为有?

答:诸法真如非空非有,分别戏论皆不能及。诸法真理实非空性,空 为门故假说为空。真理非空,"空"为门者,真理非有。应"有"为门, 随机而说,有亦无过。何缘真如非虚妄耶?为除邪执故非虚妄。

空有二教俱能除执,何故如来多说空教?以诸有情多分执有,生死多分从有执生,是故如来为除有执、灭生死苦,多说空教。故有智者,闻说空言应离一切有无等执,悟法真理非有非无,勿起有无分别戏论。







世亲菩萨言 [228]: 真如者, 理非妄倒, 故名真如。真简于妄, 如简于倒, 遍计、依他, 如次应知。又曰: 真如者, 显实常义, 真即是如, 如即无为。

真如无为,寂静微妙,超过五蕴,是第一义空,无处无行、体性清净,不取不舍、不生不灭,无为无作,远离尘境,离诸攀缘,至究竟处,空无所得自性涅槃。真如是无为法,其本身并不会像"意识、意根、阿赖耶识"那样产生作用。如《成唯识论述记》言<sup>[229]</sup>:心性者,真如也。真如无为非心之因,亦非种子能有果法,如虚空等。

真如自身虽无作用,但是远离颠倒、清净无漏,是诸智者自内所证,是诸圣者所转依处,以转依真如故,得正解脱。如《佛地经论》记<sup>[230]</sup>:又法身者,究竟**转依真如**为相。一切佛法平等所依,能起一切自在作用,一切白法增上所显。一切如来平等自性,微妙难测,灭诸分别绝诸戏论。

真如无为,不会作为亲因缘直接出生圣道,但是真如境是迷悟依、是建立因、是生起圣道的助缘,也是圣道中必须亲证之标的。阿赖耶识,是烦恼转因,圣道不转因。转依真如是烦恼不转因,圣道转因;此处的"因"是建立因性,非生因性。转依望圣道但为增上缘及所缘缘,于建立圣道非是因缘,故说:是建立因性。生因者,谓无漏法种。真如是一切清净、解脱、无漏善法生起的助缘(建立因),而不是亲因缘(生因)。

修行必须亲证真如、依止真如,才能断除烦恼、烦恼习气,令清净的 无漏种子现行为无漏有为法。阿赖耶识,令于善净无记法中不得自在。转 依真如,令于一切善净无记法中得大自在。如《显扬圣教论》中记<sup>[231]</sup>: 又阿赖耶识体是无常,有取受性。转依是常无取受性,以缘**真如境** 圣道能转故。

# 第一节 依法起用

原文: 以无所得故。菩提萨埵, 依般若波罗蜜多故, 心无挂碍, 无挂碍故, 无有恐怖, 远离颠倒梦想, 究竟涅槃。

真如法界第一义空中,人法俱空故,一切无所得。应当以无所得而为 方便行于大乘。

有所得者有生死, 无所得中无生灭。

有所得者有贪嗔, 无所得中无烦恼。

有所得者有系缚, 无所得中自解脱。

有所得者有障碍, 无所得中观自在。

诸有二者名有所得,诸无二者名无所得。

无二之性即是实性,证实性故行于中道。

无二是名中道,以无所得故,行于中道。有所得者,非般若波罗蜜多,落入世俗故,诳惑众生故,非胜义故,行有所得般若波罗蜜多,是行相似般若波罗蜜多。如《大般若经》中记<sup>[232]</sup>:憍尸迦!彼以有相及**有所得**而为方便,依合集想教修般若乃至布施波罗蜜多,**是谓宣说**相似般若乃至布施波罗蜜多。以一切法自性皆空,若自性空则一切法无所有不可得,若无所得则是行般若波罗蜜多。

菩提萨埵,是印度梵文中菩萨的音译。菩提,觉、智、道之意;萨埵, 众生、有情之意。菩提萨埵,简称菩萨,就是觉有情。菩萨,指上求无上 菩提,下化一切众生,修诸波罗蜜多行,于未来世成就佛果的修行者。依 于真如之法,行无所得真如之行,发起转依妙用,是名菩萨。依于真如之 法,行无所得行而得究竟,即佛世尊。

经文: 依般若波罗蜜多故, 心无挂碍。

依, 谓转依、依靠。悉能了知一切法性, 名为智慧; 所有观察善不善法,



名为方便;随顺解脱离诸分别,圣智现前,名为:般若波罗蜜多。如契经中记<sup>[233]</sup>:慧能远达诸法实性,故名般若波罗蜜多。**是故**概略地讲,般若波罗蜜多,即是真如及真如智。真如智,即是由证得诸法实相而发起的实相智慧。是故依般若波罗蜜多,即是指转依真如。

转依真如,以所证真如之智来安住行菩萨行,即是以无所得为方便, 行于中道。转依真如,见一切法平等故、寂静故、无所有故,于一切法无 所执着。于一切法无所执着故,心无挂碍,行无所得菩萨行,行无所得般 若行,行无所得布施行,行无所得持戒行,行无所得忍辱行,行无所得精 进行,行无所得禅定行,行无所得大慈行,行无所得大悲行,行无所得大 喜行,行无所得大舍行……总说即是:行无所得中道行。

转依真如,行无所得中道行故,于一切法无所取,于一切法都不执着。 一切法不执着故,心无牵挂,心无滞碍,心无拥塞,心无贡高,心无悭吝, 心无嗔恚,心无怨恼,心无愁忧……总说即是:心无挂碍。

经文: 无挂碍故, 无有恐怖, 远离颠倒梦想, 究竟涅槃。

以心无挂碍故,难行能行,难舍能舍,于诸菩萨难行之事,心无怖畏, 心不动摇,心不恐惧。

行布施时,若有愚痴烦恼众生,恶言相向,贪求不息,心无畏惧,心不退屈,能善安住无所得中,不退布施利益之心。

持净戒时,若有愚痴烦恼众生,百般诱惑,或以威逼,心无畏惧,心 不退屈,能善安住无所得中,不退净戒护念之心。

常安忍故,若有愚痴烦恼众生,恶口骂辱,加以手打,及以刀杖,心 无畏惧,心不退屈,能善安住无所得中,于佛法深义,常生净信,不退求 法忍辱之心。

正精进时,若有愚痴烦恼众生,横生枝节,制造障碍,心无畏惧,心不退屈,能善安住无所得中,不退精进办道之心。



修禅定时,若有烦恼习气现起,或有天魔等前来扰乱,心无畏惧,心不退屈,能善安住无所得中,不退禅定专注之心。

积智慧时,于深妙法、未曾闻法、难解难证之法,心无畏惧,心不退屈,能善安住无所得中,信解受持,欢喜踊跃,常起难遇之想,不退勤求菩提之心。

唯有转依真如,以无所得为方便,离于我相、人相、众生相、寿者相、法相、非法相,行于中道,才能于菩萨道不起"难行苦行"之想,于无所得中成就佛菩提道。若有难行苦行之想,则有"菩萨累",常有忧郁在心头,美其名曰:"菩萨的忧郁",其实是落入了我相、人相、众生相、寿者相之中,被众生所转、被众生相所转,要当警醒。如契经中记<sup>[234]</sup>:一切菩萨应作是念"如我自性,于一切法以一切种、一切处、一切时求不可得,内外诸法亦复如是,都无所有皆不可得。"若住此想便不见有难行苦行,由此能为无量无数无边有情,修多百千难行苦行作大饶益。

若不能安住无所得真如行,则于菩萨道会有难行苦行之想。若起难行苦行想者,菩萨道则难持久,进进退退之中落入二乘,入无余涅槃,舍弃利益无边有情之事。如契经中说<sup>[235]</sup>:舍利子!一切菩萨以无所得而为方便,于诸有情起大悲心,住如父母、兄弟、妻子及己身想,为度脱彼发起无上正等觉心,**乃能**为彼作大饶益。

菩萨如是安住无所得中广行六度,虽俱胜德而不自高,虽受众苦心不 退屈,修行渐广渐深,必能证入菩萨欢喜地中,从此远离五种怖畏,谓: 不活畏、恶名畏、死畏、恶趣畏、处众怯畏。故说菩萨: 无有恐怖。

于此五种怖畏的远离,三贤位菩萨或少分得、或多分得,初地以后满分得。菩萨如是远离一切五种怖畏,远离一切闻说甚深正法惊怖,远离一切高慢骄傲,远离一切他不饶益种种邪行所起瞋恚,远离一切世财贪喜,



无染污故无所憎背,有炽然正法意乐故无俗意乐,欢喜踊跃意乐清净,精进修学一切佛法。由是菩萨渐增渐广,步步增上,证入二地、三地·····乃至十地法云地中。

十地满心已成等觉菩萨,若远离最后一分颠倒梦想,即成就圆满佛道,远离一切颠倒见、虚妄见、颠倒想、虚妄想,证得最上究竟涅槃。最后一分颠倒梦想谓:一、于一切所知境极微细著愚,此即最极微细所知障。二、极微细碍愚,此即留惑润生之时,余下的极微细任运烦恼障种。有些菩萨可能早期已断尽烦恼障故,唯以愿行道,故无此极微细任运烦恼障种。

颠倒梦想即是一切颠倒见、虚妄想,产生的原因即是我执、法执。因为我执、法执而有了烦恼障与所知障,于一切法不正知、不如实知,于是有了颠倒见、虚妄见、颠倒想、虚妄想。

真如即是湛然不虚妄义。真谓真实,显非虚妄;如谓如常,表无变易。谓此真实,于一切位常如其性,故名真如。证一分真如,断一分颠倒梦想;证真如究竟,断一切颠倒梦想,成就佛道。真如分类有多种,常见的分类是: 生空真如与法空真如。

证得一分生空真如,成初果人,则断一分颠倒梦想,所谓我见。证得满分生空真如,成阿罗汉,则断满分二乘相应颠倒梦想,所谓我执。由断尽此类颠倒梦想故,舍寿之时可入无余涅槃,远离三界生死。

我执必依法执而有,法执若断一分,我见必断。法执若断尽,我执必断尽。

证得一分大乘法空真如,成初地菩萨,则断一分大乘相应颠倒梦想,所谓分别法执。证得满分法空真如,则断尽对一切法的颠倒梦想,所谓一切的我执与法执。由断尽一切颠倒梦想故,成就佛道,圆证四种涅槃:有余涅槃、无余涅槃、本来自性清净涅槃、无住处涅槃。由圆满证得四种涅槃故,于涅槃之道至于究竟,故称:究竟涅槃。

# 第二节 四种涅槃

四种涅槃:有余涅槃、无余涅槃、本来自性清净涅槃、无住处涅槃。 涅槃皆依真如离障施设,故体即是清净法界。

### 1. 本来自性清净涅槃

本来自性清净涅槃,谓一切法相真如理,即一切法真如,亦称真如法界、一真法界。

一切法真如,常简称为真如。一切法真如,即是一切法无我性、空性所显真如,即二空所显真如。此是诸法性净本体,性相一如,由一切法空性、无我性所显。此真如法界,是常、是实、是解脱、是寂静、不生不灭、本自清净,故称本来自性清净涅槃,或简称为自性涅槃、性净涅槃。讲述的道理是:一切法本来无体,一切法本来不生,一切法本来不灭,一切法本来寂静,一切法本来自性涅槃。如契经中说 [236]:一切法皆无自性,无性故空,空故无相,无相故无愿,无愿故无生,无生故无灭。由此诸法本来寂静、自性涅槃,如来出世若不出世,诸法法性法尔常住。

本来自性清净涅槃,讲的是一切法空无我性,是故要实证此涅槃,要证得大乘法无我。也就是说,初地以上菩萨才能实证此性净涅槃。三贤位的菩萨随闻信解,是在理上解了,并非事上亲证。如《成唯识论》中说<sup>[237]</sup>:本来自性清净涅槃,谓一切法相真如理,虽有客染而本性净,具无数量微妙功德,无生无灭湛若虚空,一切有情平等共有,与一切法不一不异,离一切相一切分别,寻思路绝名言道断,**唯真圣者**自内所证,其性本寂故名涅槃。

大乘法教中,初地以上乃名"圣者",三贤位的菩萨称为"贤人"。



由论中的记载可知,实证性净涅槃,是在初地。三贤位菩萨信解趣人,是理证。

亦如《佛地经论》中记<sup>[238]</sup>:何等菩萨受用和合一味事智,证得 无生法忍菩萨。谓从**初地已上**菩萨,证得二空所显真如,观一切法 遍计所执本性无生亦无有灭,本来寂静自性涅槃,受用和合一味事 智。非如二乘见道现观,但证生空所显真如,未证法空所显真理, 未能现观诸法平等受用和合一味事智。**地前**菩萨亦未能证,未见真如, 和合一味平等性智未现行故。

地前菩萨信解受持一切法真如理,未能实证,是理人而非事上亲证,是故《佛地经论》中讲:地前菩萨亦未能证,未见真如。由此故知,性净涅槃的实证在初地。三贤位菩萨虽然是理人,由信解力也能获得少分转依功德,不应松懈。

#### 2. 有余涅槃

有余涅槃,即有余依涅槃,谓即真如出烦恼障。虽有微苦所依未灭, 而烦恼障永寂故名涅槃。

云何名为有余依涅槃界?谓诸行者,得阿罗汉,诸漏已尽,所作已办,已尽有结,心善解脱。宿行为缘,所感诸根(即六根),犹相续住。虽有诸根,爱恚等结,皆永断故,现触(现前接触)种种好丑境界,而能厌舍,无所执着,不为爱恚缠绕其心。

以空三昧观五蕴空无主宰,得八圣道,断诸烦恼障,证阿罗汉果,得有余涅槃、无余涅槃。阿罗汉若人无余涅槃,则灭尽五蕴,众苦永无。阿罗汉在人无余涅槃之前,还有五蕴身在,所以还有微苦(或称余苦)伴随。比如天气太热、太冷的时候,有身苦。或者由于往世的业缘,会有饥饿、疾病等身苦。在人无余涅槃之前,还有余苦伴随的缘故,称为有余涅槃;

唯除佛地。佛地余苦乃是示现, 并非实有。

严格上讲,三界众苦都尽,离二死故,名为解脱。二乘法中四果圣人(含辟支佛)断尽分段生死,虽离二缚非圆解脱。然二乘人亦微得此,三乘同坐解脱之床,由此二乘亦名证得涅槃。但是二乘所证涅槃,非大涅槃,义不具足故。依《大般涅槃经》,大涅槃要具足三事,谓:般若德、法身德、解脱德。般若即是能证二空之智(如如智),法身即是所证二理(二空所显**真理**,即一真法界),解脱即是由智证理所得功德受用。

#### 3. 无余涅槃

无余涅槃,即无余依涅槃,谓即真如出生死苦。烦恼既尽,余依亦灭, 众苦永寂,故名涅槃。

云何名为无余涅槃界?谓诸行者,尽有漏成无漏,意解脱、智慧解脱,断尽烦恼障,自身作证:"生死已尽,梵行已立,所作已办,不受后有";命终之时,入于涅槃,五蕴都尽,无有生死,故称无余涅槃。无余,就是指无有余苦。

三乘圣人断尽烦恼障故,远离分段生死,有能力在命终之时入无余涅槃界,故称三乘圣人证得无余涅槃。是故无余涅槃,唯有二乘法中的四果人(含辟支佛),以及大乘法中已断尽烦恼障,或永伏烦恼障的圣人可证可得。

#### 4. 无住处涅槃

无住处涅槃,也称无住涅槃,谓即真如出所知障。大悲般若常所辅翼, 由斯不住生死、涅槃,利乐有情穷未来际,用而常寂故名涅槃。

菩萨行者转依真如修行圣道,断尽烦恼障、所知障已,成无上觉,成就佛地圆满功德,具足三身,圆明四智。真如性德圆满显发,胜用周遍广度众生,是故不言:住于涅槃。真如无生亦无有灭,不来不去,不增不减,



寂静本然,是故不言:住于生死。由此二义和合而说,言佛证得:无住处 涅槃。

佛具三身,谓化身、报身(或者称为应身)、法身。如如、如如智,是名法身。前二种身,是假名有。此第三身,是真实有,为前二身而作根本。如如,即是真如。如如智,即是真如性德所显无分别智。《金光明最胜王经》中记<sup>[239]</sup>:依此三身,一切诸佛说无住处涅槃。

依报身、化身二身故,不住涅槃,于十方界广度众生。报身于净土度 化诸大菩萨。化身于秽土度化六道众生、二乘行者、大乘菩萨。何故此二 身不住涅槃?二身假名不实,念念生灭,不定住故,数数出现,以不定故, 不同法身,是故二身不住涅槃。法身不二,远离二边,是故不住生死、涅 槃,故依三身说无住处涅槃。

# 第三节 依法大用

原文: 三世诸佛, 依般若波罗蜜多故, 得阿耨多罗三藐三菩提。 般若波罗蜜多, 即是真如及真如智。真如即是诸法实性、无颠倒性, 与一切法不一不异, 体唯一味。随所观察的角度不同, 分类有多种。

若说一种,即是一切法真如,简称真如。或说二种,谓生空真如、法空真如。或说三种,谓善法真如、不善法真如、无记法真如。真如是此三法真实性故。或说四种,谓三界系、不系。真如是此四法真实性故。或说五种,谓心真如广说乃至无为法真如。真如亦是此五法真实性故。……如是增数乃至穷尽,如《摄大乘》广辩名相,一切法门皆是真如差别之相。一切菩萨皆依真如渐次通达,得证广大菩提妙果。

真如含摄一切法门,是故依真如,即般若波罗蜜多故,通达一切法门,通达一切世间、出世间法。正如《仁王经》中记<sup>[240]</sup>:般若波罗蜜多,能出生一切诸佛法、一切菩萨解脱法、一切国王无上法、一切有情出离法。

过去诸菩萨依般若波罗蜜多故,已成佛道。现在诸菩萨依般若波罗蜜多故,成就佛道。未来诸菩萨依般若波罗蜜多故,当成佛道。是故,三世诸佛,皆依般若波罗蜜多而得成就,由证一切法真如究竟故,断尽一切烦恼障、所知障,得阿耨多罗三藐三菩提。如契经中记<sup>[241]</sup>:一切如来、应、正等觉依深般若波罗蜜多,证一切法真如究竟,乃得无上正等菩提。由此故说:甚深般若波罗蜜多能生诸佛,是诸佛母,能示诸佛世间实相。阿耨多罗三藐三菩提,是梵语,翻译过来意思是:无上正等正觉,或者是无上正等菩提。菩提就是觉的意思。

问:云何无上正等菩提?

答:云何菩提?略说即是二断二智,是名菩提。二断者,一断烦恼障,



二断所知障。二智者,一烦恼障断故,毕竟离垢一切烦恼不随缚智。二所知障断故,于一切所知无碍无障智。

一切凡夫未断烦恼障与所知障,无此二智,未得菩提。二乘阿罗汉、 辟支佛断尽烦恼障,具备一切烦恼不随缚智,分别得声闻菩提、缘觉菩提 (独觉菩提)。

大乘菩萨或断尽或伏尽烦恼障,断除或少分或多分所知障故,具备一切烦恼不随缚智,以及道种智,得:多分或满分声闻菩提、缘觉菩提,少分或多分佛菩提。

唯佛世尊断尽一切烦恼障、所知障, 二智圆满, 一切尽知、一切尽见, 于一切法而得自在, 满分证得佛菩提。已至最上, 更无有上, 故称: 无上。一切平等见、如实见、无有偏邪, 故称: 正等。圆满觉悟一切诸法, 故称: 菩提(正觉)。由是故说: 如来世尊证得无上正等菩提。

若更加具体一点讲,则谓清净智、一切智、无滞智,一切烦恼并诸习 气无余永害,遍一切种不染无明无余永断,是名:无上正等菩提。

一切烦恼并诸习气毕竟断故,名清净智。

于一切界、一切事、一切品、一切时,智无碍转,名一切智。界有二种:一者世界,二者有情界。事有二种:一者有为,二者无为。即此有为、无为二事无量品别,谓自相展转种类差别故,共相差别故,因果差别故, 界趣差别故,善不善无记等差别故,名一切品。时有三种:一过去,二未来,三现在。即于如是一切界、一切事、一切品、一切时,如实知故,名一切智。

暂作意时,遍于一切无碍速疾无滞智转,不由数数作意思惟,依一作 意遍了知故,名无滞智。

若更加细致点讲,则谓一百四十不共佛法,以及如来无诤愿智、无碍解等,是名无上正等菩提。一百四十不共佛法,谓三十二大丈夫相、八十



随好、四一切种清净、十力、四无所畏、三念住、三不护、大悲、无忘失 法、永害习气、一切种妙智,如是菩提名为最胜,故称无上正等菩提。

云何四一切种清净?一者,一切种所依清净。谓一切烦恼品粗重并诸 习气、于自所依无余永灭、又于自体如自所欲、取住舍中自在而转、是名 一切种**所依清净**。二者,一切种所缘清净。谓于种种若化、若变、若所显 现一切所缘皆自在转,是名一切种**所缘清净**。三者,一切种心清净。谓一 切心粗重永灭离故,又于心中一切种善根皆积集故,是名一切种心清净。 四者, 一切种智清净。谓一切无明品粗重永灭离故, 又遍一切所知境中, 智无障碍、智自在转, 是名一切种智清净。

云何如来三念住? 谓诸如来于其长夜有如是欲: 如何当令诸有情类于 我善说"法毗奈耶"无倒行中如实随住。法毗奈耶、即正法、正戒。毗奈 耶即律藏, 法是余二藏。如是如来长夜欲乐正法度众生时, 若所希欲或遂、 不遂,不生杂染。由三念住略所显故,此三念住复由三众差别建立。若彼 一切一向正行,是第一众。若彼一切一向邪行,是第二众。若彼众中一分 正行一分邪行,是第三众。

云何如来三不护? 谓诸如来身、语、意业不护。如来现行身业妙善清 净,无有不清净现行身业可须覆藏,是故不护。谓如来一切种、一切时的 身业妙善清净故,为所化有情正说法时,能以胜力折伏摄受一切徒众。如 同身业不护的道理,如是第二语业不护,第三意业不护也是一样。

云何如来一切种妙智? 谓诸如来以要言之, 于三聚法现等正觉。何等 为三。一者能引有义聚法(义,谓义利),二者能引无义聚法,三者非能 引有义聚法非能引无义聚法。当知此中, 若诸如来或于能引无义聚法, 或 于非能引有义聚法非能引无义聚法,总于如是一切法中,无颠倒智,是名 如来一切种智。若诸如来于其能引有义聚法一切法中,无颠倒智,当知是 名如来妙智。即于此中若一切种智、若妙智, 总合为一, 名一切种妙智。



# 第四节 咒文略释

原文: 故知般若波罗蜜多,是大神咒、是大明咒、是无上咒、是 无等等咒。能除一切苦,真实不虚。

般若波罗蜜多,能出生一切诸佛法、一切菩萨解脱法、一切有情出离法。一切菩萨皆依般若波罗蜜多得菩萨名,一切菩萨皆依般若波罗蜜多成就佛道,故知般若波罗蜜多,能总持一切佛法,最胜最妙,甚深无量。承接前面经文所述般若胜德,做一个总结,言:故知般若波罗蜜多。

咒,即是总持。总持,印度梵文称为:陀罗尼。一共有四种,谓:法 陀罗尼、义陀罗尼、咒陀罗尼、忍陀罗尼。

- 一者法陀罗尼。谓诸菩萨内念慧力持,闻未曾闻无量经典,能持不忘。 譬如大家都熟悉的阿难尊者,多闻第一得念总持,随所闻法忆持不忘,"佛 法大海水,流入阿难心"。
- 二者义陀罗尼。谓如前说的种种法,于彼法中的无量义趣,能持不忘。 若得义陀罗尼者,则说法无碍, 慧海无边所受无厌。
- 三者咒陀罗尼。谓菩萨得等持自在,由此自在加被能除有情灾患说咒章句,令彼章句神验第一能除灾患。譬如大家较为熟悉的《楞严咒》《大悲咒》《药师咒》等。

此中菩萨法陀罗尼、义陀罗尼,**若过**第一无数大劫已,入清净胜意乐地(即初地欢喜地),所得决定坚住广大。从此初地以下的行者或以愿力、或依静虑,虽有获得而不决定,亦不坚住,亦不广大。如说"法、义二陀罗尼",咒陀罗尼当知亦尔。

四者忍陀罗尼。谓诸菩萨于所得法,心得决定,心不动摇,安忍契合。 彼于如是咒章句义、如是正行,不从他闻自然通达。彼于如是咒章句义正 通达已,即随此义不从他闻,**自正通达**一切法义。由于此义善通达故,获



得最胜广大欢喜,由是菩萨得忍陀罗尼。由得此忍陀罗尼故,是诸菩萨已然能依上品胜解行地胜忍而转,不久当得净胜意乐(地上菩萨的意乐)。

真如及真如智,能总一切法,持一切义,故称:咒。

妙用无方,周遍法界,故称:大神。

无幽不烛,无处不尽,故称:大明。

最胜第一, 更无有上, 故称: 无上。

无类可类, 无与齐者, 故称: 无等等。

由是故称般若波罗蜜多,是大神咒、是大明咒、是无上咒、是无等等咒。

依此般若波罗蜜多修行,即能渐次断尽一切烦恼障、所知障,灭尽三 界生死及微细变易生死,除尽一切苦恼衰坏,此事真实、无有虚妄。如来 是真语者、实语者、不妄语者、不异语者,故应信奉、勿起惊疑。除疑劝信, 与经文前面的"度一切苦厄"相呼应,故说此言:能除一切苦,真实不虚。

于此般若波罗蜜多胜妙法教,我等一切修行之人,应当至心听闻、受 持、书写、读诵、精勤修学、如理思惟、供养恭敬、尊重赞叹。

《大般若经》中记 [242]: 憍尸迦! 若诸天子、或诸天女五衰相现, 其心惊惶恐堕恶趣。尔时,汝等诸天眷属应住其前,至心念诵如是 般若波罗蜜多。时诸天子或诸天女,闻是般若波罗蜜多善根力故, 于此般若波罗蜜多生净信故,五衰相没身意泰然,设复命终还生本处, 受天富乐倍胜于前。何以故? 憍尸迦! 闻信般若波罗蜜多功德威力 甚广大故。憍尸迦! 若善男子善女人等,或诸天子及诸天女,由此 般若波罗蜜多一经其耳善根力故,决定当证阿耨多罗三藐三菩提。

听闻信受尚且具有广大功德,何况如理思惟、精勤修学!是故大众诸佛子,应受持、应读诵、应善学。劝诸行者于此般若波罗蜜多修十法行: 一书写,二供养,三施他,四若他诵读专心谛听,五自披读,六受持,七



正为他开演文义,八讽诵,九思惟,十修习。若能修此十法行,则如弥勒菩萨所言:获福聚无量。

于此大乘般若波罗蜜多修诸法行,由二缘故,获无量福聚:一最胜故, 二无尽故。自能成就无上佛果,复能摄益他诸有情,是故大乘说为最胜。 由虽证得无余涅槃,利益他事而恒不息,是故大乘说为无尽。

原文: 故说般若波罗蜜多咒,即说咒曰: 揭谛、揭谛、波罗揭谛、波罗僧揭谛,菩提娑婆诃!

般若波罗蜜多具众胜德,**显说**令人依义生慧,**密说**令人持诵生定。经 文前面既说般若波罗蜜多是大神咒、大明咒等,未说咒词,欲令神用速备 说此咒持。即此咒文,有二义。

#### 一、不可释

佛以旷劫慧悲、难修誓行加略文字,意趣深远教理微妙。以是诸佛秘语,非因位所解,但当诵持除障增福,不须强释。玄奘大师深解大乘,慧诵三藏,立有五种不翻。

- 1. 多含义不翻。例如罗汉一词,含有杀贼、无生、应供三义;薄伽梵一词,兼具自在、炽盛、端严、名称、吉祥、尊贵六义,故不可任择其一而译。
- 2. 秘密不翻。例如经中诸陀罗尼及咒语等,乃诸佛菩萨的秘密语,微 妙深隐,不可思议,因此不以字义译之。
- 3. 尊贵不翻。例如般若意译为智慧,而智慧有世间智慧、出世间智慧的区别。若智慧是一种世智辩聪,则有善有恶、有利有弊、有漏有染;而般若是实相智慧,至真、至善、至美,与无漏无染的真如自性相应。般若尊贵无比,因此不译为智慧。
- 4. 顺古不翻。例如阿耨多罗三藐三菩提,意指无上正等正觉,然而自 东汉以来,历代译经家皆以音译之,因此为了随顺古例,是故不翻。



5. 此方所无不翻。例如庵摩罗果产于印度等地, 是我国所没有的水果, 因此保留原音不翻。

以上五种不翻的惯例,一直为后世的译经家所法式。今是注释解说, 是故略释咒文,以利学人。持咒即持经,知经即知咒。经即是显说的咒, 咒即是**密说**的经。若是初机学人,不必在乎咒义,直接诵持就可以了。如 果是久学行者, 若想要更深一层的理解, 可作略释, 以开眼界, 增长智慧。

### 二、若欲强释,有多种角度

- 1. 依字面意思来解读。揭谛, 意思是: 去、度。即深慧功能。重言揭 商者(即第二个揭谛), 自度度他。波罗, 意思是彼岸, 即度所到之处。 波罗揭谛, 意思就是: 度到彼岸。僧者, 总也、众也。波罗僧揭谛, 即谓 自度度他, 总到彼岸。言菩提者, 至何等彼岸, 谓觉悟的彼岸。娑婆诃, 字面意思是谏疾,有"令前所作谏疾成就"的含义。
- 2. 依义理来解读,可以参考如下方式。第一个揭谛,人空。第二个揭 罗僧揭谛, 言诸佛清净境界, 千圣千贤, 所共受持。菩提娑婆诃, 言起初 发菩提心, 更无转念, 忽然悟道, 达本性空, 即得菩提。知幻即离, 离幻 即觉, 道不属修, 亦无渐次。智慧愚痴, 本无异性, 此岸彼岸, 本是同源。 迷时累劫, 悟即刹那。
- 3. 依宗门来解读。若依宗门解读此"咒",对现代人来说可能不太适 应。如果是学佛多年的行家,方可识得其中的义趣。不要落入转识来看, 也不要落入藏识来解。佛语心为宗,无门为法门,法门不二门,不二是宗 门。宗门作略, 直指本心, 见自性佛, 入大乘道。

且举几则古时公案,略显宗门之旨。

第一则公案,摘录自:《虚堂和尚语录》[243]。



赵州因僧辞, 州云: 甚处去?

僧云:诸方学佛法去。

州竖起拂子云:有佛处不得住,无佛处急走过,三千里外逢人 不得错举。

僧云:与么则不去也。

州云: 摘杨花, 摘杨花。

若依宗门,此是一卷秘密心经,前面的"长行"不须再举,其陀罗尼曰:摘杨花,摘杨花。

第二则公案,摘录自:《五家宗旨纂要》[244]。

三山来云:看此如上语句颂子,则是就三玄而分为九要矣,岂临济当时之意旨哉?听吾颂,如何是三玄三要。

三山来云:不妨疑著。颂曰:三玄三要事如何,拟涉思惟蹉过多,揭谛揭谛僧揭谛,娑婆娑婆娑。

第三则公案,摘录自:《御选语录》[245]。

僧入室请益: 心经云揭谛揭谛, 意旨如何?

师云: 孔子产山东, 文才今古通, 大夫天下有, 白屋出三公。

僧云: 学人不知落处。

师云: 自卫返鲁。

以上公案三则,尽显《心经》宗旨。若依宗门来解此"咒",就如同 上面三则公案所说的那样了,就看学人会不会,不需再举。明白的人,不 需要再解释。不明白的人,那就仔细参究一番。

参禅一定要有正知见。古时候主要是聆听具有正见的大和尚普说,或者找善知识小参,以此打下般若正知见的基础。现今时代,善知识难找,那就细读般若系列经典,仔细参究。经典就是善知识。

提醒初学行者,依宗门来解公案:

- (1) 不要落入文字。那是葛藤。
- (2) 不要落入身体的动作。那是行蕴。
- (3)不要落入转识。那是见闻觉知。
- (4) 不要落入藏识。那还未离识蕴。
- (5) 不要落入真如。真如没有落处。

若如此般,如何是下手处呢?以下公案即是一下手处。

第四则公案,摘录自:《历朝释氏资鉴》[246]。

霜问:秀才何姓?

云: 姓张名拙。

霜云: 觅巧了不可得, 拙自何来。

张于言有省,遂述偈云:

光明寂照遍河沙,凡圣含灵共我家。

一念不生全体现, 六根才动被云遮。

断除烦恼重增病, 趣向真如亦是邪。

随顺世缘无挂碍, 涅槃生死等空花。

若于心中立一物,此时还未证真如,无住无解无生相,无得无失是实相。无生终不住,万像徒流布;若作无生解,还被无生固。虽然修学大乘要先熏习正知见,但是不要落入知见里,以为知道"一切法虚妄、不可得"就是证得了真如自性。

三贤位的新学菩萨,千万不要**随便**拿公案给自己印证。如果有了发现,不要与其他人讲,先找般若系列经典自己反复检验,然后自我勘察功德受用。确定粗重烦恼自然不起,智慧任运而发,能够在理上照破依他起性、不落入遍计所执性,并且知道自己下一步该怎么走了,才算稳妥。

# 第五章 总结与回顾





若自作善,还自得善;不作不得,作则不失。人能乐法修行精进,无事不得。《大智度论》中说菩萨有三种思惟 [247]: 若我不作,不得果报;若我不自作,不从他来;若我作者,终不失。如是思惟已,当必精进,为佛道故,勤修专精而不放逸。

在三贤位的修行道路上,不会一帆风顺,总会有种种的诱惑与陷阱。 因为有无明与烦恼习气的缘故,往往会走一段弯路,会犯这样或者那样的错误,乃至于违背戒法,做不如法的事情。

不要因为一时的挫折或者错误,不顾解脱,放弃理想,浑浑噩噩,随 波逐流。一念回心还同本得,放下屠刀立地成就。我们要对正法坚固信心, 无论之前走了多少的弯路,只要回归正途,就能够重罪轻报回归净土。现 今时代法式衰微,资讯万千侵扰心灵,我等应当善自护念,步步为营循序 渐进。不要异想天开,以为简简单单就可以开悟明心,随随便便就可以到 达二地三地。

修学正法菩提大道,一定要学会举重若轻,不要把学法当成一个负担,不要觉得行菩萨道非常困难。如果用功一段时间以后感觉累了,就平平静静地歇几天,不着急不放逸。磨刀不误砍柴工。不要老是想着度众生,想法虽好也要脚踏实地,自疾不能救,焉能救他疾?要先把自己武装起来,证得一分解脱果。不要担心自己的眷属会流失,会离开你。放心好了,他们又不会入无余涅槃,会跑哪里去。广结善缘就是了,不用担心自己没有法眷属,或者法眷属太少了。无量劫以来的父母兄弟姐妹,你数都数不来,还担心眷属少啊?

度众生的时候,不要有"度众生想"。不要总想着是我在度众生,不要总想着只有我才能度众生,这是"救世主心态"。更不能想着: "我这里才是全球唯一的正法道场"。这些想法,只会使人增长慢心,自认为高人一等,障碍修行与增上。



《楞严经》中记 [248]: 我灭度后,敕诸菩萨及阿罗汉,应身生彼末法之中,作种种形,度诸轮转。或作沙门白衣居士,人王宰官,童男童女,如是乃至婬女寡妇,奸偷屠贩,与其同事,称赞佛乘,令其身心入三摩地。佛菩萨的方便善巧多的是,师父度徒弟,徒弟度师父,谁度谁还不一定呢。说不定路边经过的大妈,就是一位大菩萨。不要去在乎那些"谁度谁"的事情,立足于正法,安住于正法,以无所得为方便,行真如行。

以经典为基础,不诽谤他人,也不崇拜个人,时刻记住:依法不依人。 法住法位,无论何种法门,都是在宣说人空、法空,一切法本来寂静、自 性涅槃,即一切法真如。真如实相,即是正法,即是大乘,通摄三乘,此 是《心经》所说之心。

#### 1. 宗门正眼: 涅槃妙心

《心经》所说,即是诸法实相,也是诸法实性,此真如自性,涅槃妙心,即是宗门正眼。如《佛祖历代通载》中记<sup>[249]</sup>:是年世尊拈花示众,百万人天皆茫然,唯金色头陀破颜微笑。世尊曰:吾有**正法眼藏**涅槃妙心、实相无相微妙法门,分付于汝,汝当护持。

若能证得真如真心,即明大乘宗旨,解甚深实相,开宗门正眼,具实相智慧。慧眼见真,具择法眼,善能拣择虚假,辨明对错,从此以后行者即成为宗门中讲的:具眼人。

真如不生不灭故是涅槃本际,又是诸法法身、一切功德依止,微妙难测,故称:涅槃妙心。《八识规矩颂》中讲阿赖耶识:受熏持种根身器,去后来先作主公。所以阿赖耶识有来有去。此识是总报主故,有情投胎时最先,命终时居后,又是有情命根主体,故云:作主公。涅槃妙心无为无住、无生无相,当然不是变异来去的阿赖耶识。



应当熏习正确的知见,依据经典一步一个脚印稳稳当当地走下去。菩 提大道需要善知识的指导,佛菩萨不在身边,经典就是善知识。

悟有深浅,证有高低。如果有因缘亲证实相而入宗门,也不能贡高我慢,得少为足。如古德曾讲<sup>[250]</sup>:见与师齐,灭师半德。即使已经实证,并且见解达到了自己指导师的水平,也才只有指导师一半的功德力而已。即使像"善财童子"那样善根利智、随学随证,也要虚心求教了许多善知识之后乃能圆满菩萨行。

一切法不生,而如来证觉;一切法不灭,而如来证觉。是以若不见一法,则常见诸佛;若见一法,即不见诸佛。真如自性是真佛,三世一如,千里同风,日月同明。背心合境,顿起尘劳;背境合心,圆照法界。如果因缘不具足,不能很快实证,但是只要见解正确,思路清晰,我们就不会被人误导,也就不会误入歧途,至于后面的实证那是迟早的事情。

### 2. 宗门正义: 心佛众生三无差别

宗门中常讲:心佛众生三无差别。这个心是何心呢?能够圆融无碍,贯穿凡夫直至佛地,作如是言:心、佛、众生三无差别。契经中亦言<sup>[251]</sup>:汝等若欲捐舍声闻,修菩萨乘入佛知见,应**当审观**因地发心与果地觉,为同?为异?

- (1)如果讲这个三无差别的"心"是六识,明显是不对的。因为六识经常断灭。比如晚上熟睡无梦,六识就断灭了。六识断灭之后,众生还在继续睡觉,并没有随之断灭。所以此三无差别之心,肯定不是六识。
- (2)如果讲这个三无差别的"心"是第七识,也明显不对。因为第七识在凡夫位,是染污的,四烦恼常俱,谓我痴、我见、我慢、我爱。佛地无染污,无贪无痴,明显不同,所以肯定不是第七识。
  - (3) 如果讲这个三无差别的"心"是第八识,也明显不对。因为第



八识在凡夫位,称为阿赖耶识,含藏染污种子,犹如金矿。第八识在阿罗 汉位,不再称为阿赖耶识,称为异熟识,清净了许多,但仍然含藏不净习 气。佛无习气纯净无暇,**不能称**异熟识是佛。

第八识在佛地,不再称为异熟识,而称为无垢识;清净圆满,断尽习气,妙用无穷,故称为大圆镜智,与二十一个心所法相应,谓:五遍行、五别境、善十一。众生的第八识,只有五个遍行心所法。所以不能讲这个"心佛众生三无差别"的心是第八识。

(4)只能讲这个三无差别的"心"是真如,才能名目相当,理事相称。 经论中常讲:真如自性是真佛。真如是自性佛,实相佛,一切众生都有 此自性佛。真如三世相同、平平等等。

过去真如是现在真如,现在真如是未来真如。过去、现在、未来三世真如,平等无差别。三世真如即蕴、处、界真如,蕴、处、界真如即染净真如,染净真如即生死、涅槃真如,生死、涅槃真如即一切法真如。三世真如即三界真如,三界真如即预流、一来、不还、阿罗汉果真如。预流、一来、不还、阿罗汉果真如即独觉菩提真如,独觉菩提真如即一切菩萨摩诃萨行真如,一切菩萨摩诃萨行真如即诸佛无上正等菩提真如,诸佛无上正等菩提真如即一切如来、应供、正等觉真如,一切如来、应供、正等觉真如即一切有情真如。

从凡夫**一直到**佛地,真如不变,无有差别,平平等等,真如自性是如来。所以只有从真如,即真心的角度讲:一切法毕竟无体,本来常空,一真一切真,万法皆如如。五蕴即是空,空即是五蕴,众生界者毕竟空,佛界者毕竟空,毕竟空即是真如,是故:心佛众生三无差别。

于此一切法真如理,应当深入修习,认真思考。不要想着立刻实证,然后万事大吉。一定要脚踏实地,先从理上明白清楚,理上正解,然后深入思考与观行,事上亲证。



### 3. 宗门法眼: 一切法门皆是真如差别之相

真如即真心,含摄一切有情、一切法门,具无量义,一切法门皆是真如差别之相。菩萨摩诃萨及诸如来因为证此真如真心的缘故,得方便善巧,随诸众生根性差别,演说种种解脱门、种种法界门、种种辩才门、种种自在门。是故当知,真如一法门,具无量义,能生一切解脱门,能生一切三昧门。

《无量义经》中记<sup>[252]</sup>:善男子!是一法门,名为无量义。菩萨欲得修学无量义者,应当观察一切诸法**自本来今**性相空寂,无大无小, 无生无灭,非住非动,不进不退。犹如虚空无有二法,而诸众生虚 妄横计,是此、是彼、是得、是失,起不善念,造众恶业,轮回六趣, 备诸苦毒,无量亿劫不能自出。

此一法门具无量义者,即是一切法本来寂静自性涅槃,这正是一切法真如理,也就是《心经》所说之心:真如。一切法无相故平等,一切法无相故平等,一切法无 想故平等,一切法无生故平等,一切法无成故平等,一切法无敢舍故平等,一切法 和幻梦、影响、水中月、镜中像、焰、化故平等,一切法有无不二故平等。菩萨如是谛观,证得诸法平等法性,通达、随顺一切法本来寂静自性涅槃,善备大乘,善能解了,善生智慧,善得解脱。

是诸菩萨复于众生起怜愍心,发大慈悲,将欲救拔。又复深入一切诸法,法相如是,生如是法;法相如是,住如是法;法相如是,异如是法;法相如是,灭如是法。法相如是,能生恶法;法相如是,能生善法,住异灭者亦复如是。

菩萨如是观察四相始末,悉遍知已,次复谛观一切诸法,念念不住, 新新生灭。复观即时生住异灭,如是观已,而入众生诸根性欲。性,指根



性;欲,指欲乐。性欲无量故,说法无量;说法无量故,义亦无量。无量义者,从一法生;其一法者,即是无相。如是无相,无相不相,不相无相,名为实相。菩萨摩诃萨安住如是真实相已,所发慈悲明谛不虚,于众生所,真能拔苦。苦既拔已,复为说法,令诸众生受于法乐,皆得解脱。

《大乘理趣六波罗蜜多经》中亦说<sup>[253]</sup>:复有一谛,谓即真如清净 法界,无生无灭、非断非常,远离二边究竟安乐。废诠谈旨,一真法界, 法法皆一,平等寂灭,究竟安乐,远离二边,故称一谛。佛说一谛,更无 第二,众生不解,乃分别说,或说二谛(真谛、俗谛),或说三谛(色谛、 心谛、空谛。或世俗谛、胜义谛、实相谛),或说四谛(即大家都熟悉的四圣谛)…… 如是数增,若广分别,当知无量。

佛陀说法**常依**二谛,谓胜义谛、世俗谛。要分清楚经论说法的角度, 否则就会出现自相矛盾的问题。

依胜义谛,一切法本来空寂,唯一真如清净法界。

依世俗谛,假立作用,宣说此法生彼法,安立种种因果差别。

胜义谛,说空。世俗谛,讲有。

胜义谛, 谓真如。世俗谛, 谓蕴处界。

第八识是有为法,是依他识,也是大乘识蕴所摄。千万不要误会而执取第八识是真如,否则就没办法断尽我见、分别法执,没办法证得真如。藏识有漏虚妄不实,定非实有,不可执着。如《密严经》中记<sup>[254]</sup>:世尊说此识,为除诸习气。了达于清净,赖耶不可得。赖耶若可得,清净非是常。

观人虚妄无主宰,如是入人空。观知诸法寂灭,如是入法空。为欲遮彼虚妄分别故,说色等一切诸法,毕竟空无。非"无言处",皆悉空无。 无言处,即是诸佛如来行处:一真法界。欲显真空之理,先明幻有之端。 幻有,即是蕴处界等法。以证诸法之实性故,得证性净本体、常住真心。



《般若波罗蜜多心经》的注解至此已然明了,真如妙理空门胜义,人人有份,大众当自努力,策励其心。有为法并不可怕,生灭也并不可怕。 无漏有为法,也是我们要实证的内容、常受持的内容。成佛,并不是弃舍 一切有为法,而是转有漏成无漏。若能转有漏成无漏到于究竟,就能远离 一切苦恼,度一切苦厄。

#### 祈愿:

世间一切有情众生,色身康泰常修正法, 戒行清净禅定具足,光明慧辩早成佛道。

# 后 记

实相无相第一义, 无有自作及他作, 从来寂灭平等空, 无来无去无踪迹。 诸法法性本无性,是名真如第一义; 佛性真常本湛然,依世俗谛而言说。 法无自性本性空, 无有作者无主宰; 了知自他无所作,是为世间有智者。 诸法各各不相知, 佛于无作示有作: 譬如零件集成车,彼各不知自业用: 但由运载有车名, 佛说我相亦如是。 彼法无法令解脱,彼法无法令变异; 如来如是了知已,为众生依世俗说; 显示诸行有为门,彼世俗相亦无得。 展转分别诸法性,令浅智者得除疑; 诸法无相亦无名,毕竟无住亦无作。 若人谛信心增上, 乐闻正法常护持; 了知世间不坚固,如梦如幻如谷响; 善达诸法本性空, 离一切相无所著; 大悲善巧利群生,未来必成无上道。



# 附录:大乘人门修学次第表

### 第一阶段

- 1. 修净业三福,读诵经典,培养佛法基础正知见。
- 2. 老实念佛, 无事静坐, 培养定力。
- 3. 熟悉四圣谛八正道等解脱道内容, 读诵大乘经典。
- 4. 深入观行实证"八忍地",断三缚结。

### 第二阶段

- 1. 深入大乘第一义谛经典, 培养般若正理正知见。
- 2. 老实念佛, 无事静坐, 坚固定力。
- 3. 熟悉三贤位法义, 了解佛菩提道修学的内涵与次第。
- 4. 深入观行正解"三德密藏",明心及实证世界如幻观。

### 第三阶段

- 1. 熟读《唯识三十颂》等, 培养法相唯识正知见。
- 2. 老实念佛, 无事静坐, 起禅定力。
- 3. 了解菩萨修学初地至十地内容,熟练掌握三相四句五法等,解悟乃至透过牢关。
  - 4. 深入观行契入"八识二无我",通达十回向位如梦忍。

备注:本修学次第表的重点在三贤位,地上内容唯做了解。



# 参考文献

## 第一章

- 1.CBETA 2023.Q1, T16, no.675, p.682a18-22
- 2.《宗镜录》卷三,《乾隆大藏经》第 141 册 1595 部,第 651 页
- 3.CBETA 2023.Q1, T48, no.2016, p.434c24-26
- 4.《楞严经》卷一,《乾隆大藏经》第47册442部,第4页
- 5.《楞严经》卷四,《乾隆大藏经》第47册442部.第48页
- 6.《佛说佛地经》卷一、《乾隆大藏经》第 47 册 498 部、第 661 页
- 7.《摄大乘论》卷下,《乾隆大藏经》第85册1177部,第205页
- 8.《成唯识论》卷十、《乾隆大藏经》第 86 册 1190 部、第 645 页
- 9.《大乘本生心地观经》卷二,《乾隆大藏经》第61册950部,第425页
- 10.《成唯识论》卷十、《乾隆大藏经》第 86 册 1190 部、第 645 页
- 11.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.603b29-c1
- 12.《佛地经论》卷七.《乾降大藏经》第 86 册 1188 部, 第 458 页
- 13.《金光明最胜王经》卷二,《乾隆大藏经》第 32 册 122 部,第 20 页
- 14.《合部金光明经》卷二,《乾隆大藏经》第 32 册 126 部,第 320 页
- 15.《占察善恶业报经》卷下,《乾隆大藏经》第 47 册 460 部,第 464 页
- 16.《占察善恶业报经》卷下,《乾降大藏经》第 47 册 460 部,第 466 页
- 17.《佛地经论》卷三. 《乾隆大藏经》第 86 册 1188 部. 第 395-396 页
- 18.《大乘起信论》卷上,《乾隆大藏经》第88册1243部,第635-636页
- 19.《大乘入楞伽经》卷二,《乾隆大藏经》第 36 册 173 部,第 442 页
- 20.CBETA 2023.Q1, T43, no.1831, p.617a10-11



- 21.《六祖大师法宝坛经》卷一,《乾隆大藏经》第 131 册 1547 部, 第 130 页
- 22.《六祖大师法宝坛经》卷一,《乾隆大藏经》第 131 册 1547 部, 第 132 页
- 23.《六祖大师法宝坛经》卷一,《乾隆大藏经》第 131 册 1547 部, 第 139 页
  - 24.CBETA 2023.Q1, T48, no.2008, p.362a8
  - 25.《佛说不增不减经》卷一,《乾隆大藏经》第 48 册 520 部,第 119 页
  - 26.《宗镜录》卷一,《乾隆大藏经》第 141 册 1595 部,第 612 页
  - 27.《宗镜录》卷五十七,《乾隆大藏经》第 142 册 1595 部,第 760 页
  - 28.《大乘庄严经论》卷,《乾隆大藏经》第85册1183部,第713页
  - 29.《转识论》卷一,《乾隆大藏经》第87册1207部,第499页
  - 30.CBETA 2023.Q1, T47, no.1997, p.776b1-6
  - 31.《大智度论》卷十八, 《乾隆大藏经》第 78 册 1163 部, 第 454 页
  - 32.CBETA 2023.Q1, T48, no.2016, pp.865c26-866a3
  - 33.《成唯识论》卷十,《乾隆大藏经》第86册1190部,第645页
  - 34.CBETA 2023.Q1, T45, no.1861, p.359c7-9
  - 35.《大乘密严经》卷下,《乾隆大藏经》第 62 册 966 部,第 93 页
  - 36.CBETA 2023.Q1, T44, no.1836, p.47b6-8
  - 37.《佛地经论》卷三,《乾隆大藏经》第86册1188部,第384-385页
  - 38.《佛地经论》卷七、《乾隆大藏经》第 86 册 1188 部,第 452 页
  - 39.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.555a25-27
  - 40.《成唯识论》卷三,《乾隆大藏经》第86册1190部,第524页
  - 41.《成唯识论》卷十,《乾隆大藏经》第86册1190部,第638页

- 42.《瑜伽师地论释》卷一,《乾隆大藏经》第 87 册 1194 部,第 212-213 页
  - 43.《成唯识论》卷三、《乾隆大藏经》第 86 册 1190 部、第 522 页
- 44.《长阿含经》卷十《大缘方便经》,《乾隆大藏经》第 53 册 541 部, 第 70-72 页
  - 45.《成唯识论》卷十,《乾隆大藏经》第86册1190部,第639页
- 46.《瑜伽师地论》卷八十,《乾隆大藏经》第82册1164部,第105页
  - 47.CBETA 2023.Q1, T09, no.268, pp.258c27-259a1
  - 48.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.37a1-2
  - 49.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.622c24-27
  - 50.《本事经》卷三,《乾隆大藏经》第 58 册 710 部,第 360 页
  - 51.《成唯识论》卷二、《乾降大藏经》第 86 册 1190 部、第 505 页
  - 52.《楞严经》卷五、《乾降大藏经》第 47 册 442 部、第 56 页
  - 53.《解深密经》卷一、《乾降大藏经》第 39 册 243 部、第 85 页
  - 54.CBETA 2023.Q1, T31, no.1604, p.654b15-17
- 55.《瑜伽师地论》卷五十一,《乾隆大藏经》第81册1164部,第452页
  - 56.《转识论》卷一,《乾隆大藏经》第87册1207部,第502页
  - 57.《楞伽经》卷一,《乾隆大藏经》第 36 册 171 部,第 154 页
  - 58.《成唯识论》卷二,《乾隆大藏经》第86册1190部,第515页
  - 59.《瑜伽师地论》卷二十七,《乾隆大藏经》第81册1164部,第29页
  - 60.CBETA 2023.Q1, T42, no.1828, p.450a7-10
- 61.《大乘阿毗达磨集论》卷一, 《乾隆大藏经》第 87 册 1192 部, 第 112-113 页



- 62.《大乘五蕴论》卷一,《乾隆大藏经》第83册1170部,第 555页
  - 63.CBETA 2023.Q1, T45, no.1861, p.318c2-3
  - 64.CBETA 2023.Q1, T45, no.1861, p.334c18-20
  - 65.《佛地经论》卷三,《乾隆大藏经》第86册1188部,第387页
- 66.《摄大乘论释》卷九,《乾隆大藏经》第82册1165部,第 652页
- 67.《大方广佛华严经八十卷》卷五十一,《乾隆大藏经》第 262 册 84 部, 第 384 页
  - 68.《成唯识论》卷九,《乾隆大藏经》第86册1190部,第618页
- 69.《瑜伽师地论》卷二十六,《乾隆大藏经》第81册1164部,第 11页
  - 70.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.519b10-11
- 71.《瑜伽师地论》卷七十三,《乾隆大藏经》第81册1164部,第801页
- 72.《瑜伽师地论》卷七十三,《乾隆大藏经》第81册1164部,第801页
  - 73.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.239a12-14
  - 74.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.292e5-12
  - 75.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.390b18-19
- 76.《瑜伽师地论》卷三十八,《乾隆大藏经》第81册1164部,第 223页
  - $77. CBETA\ 2023. Q1\ ,\ T43\ ,\ no. 1830\ ,\ p. 476a9-12$
  - 78.CBETA 2023.Q1, U205, no.1368, pp.252b10-253a1
  - 79.《佛地经论》卷七,《乾隆大藏经》第86册1188部,第453页

# 参考文献

- 80.《宗镜录》卷二十五,《乾隆大藏经》第 142 册 1595 部,第 201 页
  - 81.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.59a15-16
  - 82.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.232b19-22
  - 83.《证契大乘经》卷下,《乾隆大藏经》第38册192部,第116页
- 84.《佛地经论》卷七,《乾隆大藏经》第 86 册 1188 部,第 457-458 页
  - 85.CBETA 2023.Q1, T45, no.1861, p.360a1-4
  - 86.CBETA 2023.Q1, T31, no.1595, p.200a21
  - 87.CBETA 2023.Q1, T48, no.2008, p.360b4-5
  - 88.CBETA 2023.Q1, T48, no.2008, p.353b1-2
  - 89.CBETA 2023.Q1, T17, no.761, p.629b7-9
  - 90.CBETA 2023.Q1, T48, no.2016, pp.865c27-866a3
  - $91.CBETA\ 2023.Q1\ ,\ T06\ ,\ no.220\ ,\ p.1068a21-23$
  - 92.CBETA 2023.Q1, T08, no.233, p.733b5-9
  - 93.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.57c5-7
  - 94.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.603a3-6
- 95.CBETA 2023.Q1, X55, no.894, p.425c16-20 // R98, p.593b13-17 // Z 2:3, p.297b13-17
  - 96.CBETA 2023.Q1, T44, no.1851, p.527c6-7
  - 97.CBETA 2023.Q1, T16, no.676, p.688c19-25
  - 98.CBETA 2023.Q1, T11, no.320, p.952a15-18
  - 99.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.600b3-13
  - 100.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.937c17-21
  - 101.CBETA 2023.Q1, T17, no.839, p.907c4-7



102.CBETA 2023.Q1, T32, no.1667, p.584c10-12

103.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.600b9-13

104.CBETA 2023.Q1, T45, no.1861, p.260b7-9

105.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.629c6-9

106.CBETA 2023.Q1, T30, no.1571, p.214a24-25

107.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.19c11-12

108.CBETA 2023.Q1, T31, no.1597, p.329c10-12

# 第二章

109.CBETA 2023.Q1, T25, no.1509, p.698a19-20

110.CBETA 2023.Q1, T26, no.1530, p.301c1-5

111.CBETA 2023.Q1, T19, no.945, p.123c13-17

112.CBETA 2023.Q1, T12, no.374, p.523b12

113.CBETA 2023.Q1, T12, no.374, p.525c3-4

114.CBETA 2023.Q1, T12, no.375, p.803a18

115.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.57a6-7

116.CBETA 2023.Q1, T19, no.945, p.121b4-5

117.CBETA 2023.Q1, T08, no.235, p.749b17-18

118.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.55a10-13

119.CBETA 2023.Q1, T26, no.1530, p.324b5-8

120.CBETA 2023.Q1, T31, no.1610, p.796b8-10

121.CBETA 2023.Q1, T02, no.120, p.540a3-5

122.CBETA 2023.Q1, T16, no.668, p.467c7-10

123.CBETA 2023.Q1, T16, no.680, p.721a1-3

124.CBETA 2023.Q1, T16, no.665, p.409b22-c5

125.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.990b3-4

126.CBETA 2023.Q1, T11, no.310, p.677a22-25

127.CBETA 2023.Q1, T34, no.1723, p.710c3-4

128.CBETA 2023.Q1, T48, no.2012B, p.385b11

129.CBETA 2023.Q1, T48, no.2016, p.870c20-26

130.CBETA 2023.Q1, T38, no.1782, p.1088a8-11

131.CBETA 2023.Q1, T12, no.353, p.221c16-17

132.CBETA 2023.Q1, T12, no.353, p.221c17-18

 $133.CBETA\ 2023.Q1,\ X01,\ no.8,\ p.334c11-14\ //\ R1,\ p.646a14-17\ //\ Z$ 

#### 1:1, p.323c14-17

134.CBETA 2023.Q1, T32, no.1666, p.576b7-9

135.CBETA 2023.Q1, T34, no.1723, p.710b17-20

136.CBETA 2023.Q1, T16, no.668, p.467a18

137.CBETA 2023.Q1, T06, no.220, p.673c7

138.CBETA 2023.Q1, T43, no.1831, p.617a10-11

139.CBETA 2023.Q1, T48, no.2009, p.369c20-21

140.CBETA 2023.Q1, T09, no.273, p.369c7-14

141.CBETA 2023.Q1, T19, no.945, p.155a8-9

 $142. CBETA\ 2023. Q1,\ T02,\ no. 99,\ p. 356b25-26$ 

 $143. CBETA\ 2023. Q1\ ,\ T09\ ,\ no. 278\ ,\ p. 442b12-13$ 

 $144. CBETA\ 2023. Q1\ ,\ T06\ ,\ no. 220\ ,\ p.558b22-26$ 

 $145. CBETA\ 2023. Q1\ ,\ T24\ ,\ no. 1485\ ,\ p. 1014c4-5$ 

146.CBETA 2023.Q1, T31, no.1594, p.142b14-17

147.CBETA 2023.Q1, T31, no.1597, p.349c23-25

148.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.7a11-12



149.CBETA 2023.Q1, T43, no.1831, p.617a11

150.CBETA 2023.Q1, T48, no.2016, p.557b26

151.CBETA 2023.Q1, T26, no.1530, p.302a3-11

152.CBETA 2023.Q1, T03, no.191, p.937c9-12

153.CBETA 2023.Q1, T31, no.1616, p.864a24-28

154.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.594b29-c2

155.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.350b18-26

156.CBETA 2023.Q1, X50, no.822, p.884c17-19 // R81, p.756b13-15

// Z 1:81, p.378d13-15

157.CBETA 2023.Q1, T16, no.681, p.737c24-25

158.CBETA 2023.Q1, T26, no.1530, p.326b6-12

159.CBETA 2023.Q1, T16, no.682, p.768b15-16

160.CBETA 2023.Q1, T16, no.682, p.770c1-4

161.CBETA 2023.Q1, T31, no.1602, p.566a9-14

162.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.10a2-4

163.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.593b12-c5

164.CBETA 2023.Q1, T30, no.1579, p.310c24-27

165.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.619a24-26

166.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.622c24-27

167.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.387b10-12

168.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.495b17-20

169.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.630b21-24

170.CBETA 2023.Q1, T30, no.1579, p.581c9

171.CBETA 2023.Q1, T30, no.1584, p.1020b12-13

172.CBETA 2023.Q1, T34, no.1723, p.710b17-18

173.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.619b29-c4

174.CBETA 2023.Q1, T44, no.1851, p.837c23-25

175.CBETA 2023.Q1, T32, no.1666, p.576b8-9

176.CBETA 2023.Q1, T48, no.2016, p.447b27

177.CBETA 2023.Q1, T48, no.2016, p.445b23-25

178.CBETA 2023.Q1, T32, no.1666, p.576b14-15

179.CBETA 2023.Q1, T44, no.1851, p.527c6-7

180.CBETA 2023.Q1, T48, no.2008, p.360b4-5

181.CBETA 2023.Q1, T48, no.2008, p.353b3

182.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.51a15-16

183.CBETA 2023.Q1, T16, no.682, p.776b1-4

184.CBETA 2023.Q1, T16, no.681, p.734a24-27

185.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.10c12

186.CBETA 2023.Q1, T42, no.1828, p.603c22-25

187.CBETA 2023.Q1, T10, no.279, p.261a26-b2

188.CBETA 2023.Q1, T31, no.1587, p.62a6-13

# 第三章

189.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.229c6

190.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.1067c27-28

 $191.CBETA\ 2023.Q1,\ T06,\ no.220,\ p.21a29-b7$ 

192.CBETA 2023.Q1, T12, no.374, p.603c4-9

193.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.51b13-15

194.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.2a28-29

195.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.942b17-22



```
196.CBETA 2023.Q1, T16, no.676, p.692c22-23
```

197.CBETA 2023.Q1, T43, no.1829, p.170a6-9

198.CBETA 2023.Q1, T30, no.1579, p.452a2-3

199.CBETA 2023.Q1, T12, no.389, p.1112a24-28

200.CBETA 2023.Q1, T01, no.7, p.195b21-22

201.CBETA 2023.Q1, T01, no.7, p.195b23

202.CBETA 2023.Q1, T29, no.1558, p.137a11-12

203.CBETA 2023.Q1, T01, no.7, p.195b24-25

204.CBETA 2023.Q1, T01, no.7, p.195b27

205.CBETA 2023.Q1, T08, no.235, p.749c9-10

206.CBETA 2023.Q1, T27, no.1545, p.528c14-18

207.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.7a16-17

208.CBETA 2023.Q1, T26, no.1530, p.321b18-24

209.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.46c5-6

210.CBETA 2023.Q1, T10, no.279, p.85a7-11

211.CBETA 2023.Q1, T24, no.1485, p.1017b9-10

212.CBETA 2023.Q1, T16, no.675, pp.678c29-679a6

213.CBETA 2023.Q1, T31, no.1585, p.49c10-14

214.CBETA 2023.Q1, T42, no.1828, p.604a11-12

215.CBETA 2023.Q1, T48, no.2016, p.745c13-16

216.CBETA 2023.Q1, T16, no.672, p.629c6-9

217.CBETA 2023.Q1, X01, no.27, p.442c24 // R87, p.654a3 // Z 1:87,

### p.327c3

218.CBETA 2023.Q1, T09, no.262, p.14c22-23

219.CBETA 2023.Q1, T48, no.2016, p.594b15

220.CBETA 2023.Q1, T25, no.1509, p.334c16-19

221.CBETA 2023.Q1, T25, no.1509, p.433a29-b2

222.CBETA 2023.Q1, T32, no.1666, p.576a11-13

223.CBETA 2023.Q1, T08, no.239, p.774b1-2

224.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.349b18

225.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.349b27-c1

226.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.129b11-25

227.CBETA 2023.Q1, T25, no.1509, p.695c18-23

## 第四章

228.CBETA 2023.Q1, T44, no.1836, p.52a15-18

229.CBETA 2023.Q1, T43, no.1830, p.308a16-18

230.CBETA 2023.Q1, T26, no.1530, p.325c12-15

 $231.CBETA\ 2023.Q1,\ T31,\ no.1602,\ p.567b28-c2$ 

 $232. CBETA\ 2023. Q1,\ T07,\ no. 220,\ p. 169b29-c2$ 

233.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.1067c27-28

234.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.129a28-b4

235.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.129a25-28

236.CBETA 2023.Q1, T07, no.220, p.751a17-20

 $237. CBETA\ 2023. Q1,\ T31,\ no.1585,\ p.55b7-12$ 

 $238. CBETA\ 2023. Q1,\ T26,\ no. 1530,\ p. 321b17-24$ 

 $239. CBETA\ 2023. Q1,\ T16,\ no.665,\ p.409a4-5$ 

240.CBETA 2023.Q1, T08, no.246, p.843b10-12

241.CBETA 2023.Q1, T06, no.220, p.558b11-15

242.CBETA 2023.Q1, T05, no.220, p.580b6-16



243.CBETA 2023.Q1, T47, no.2000, p.988b20-23

244.CBETA 2023.Q1, X65, no.1282, p.257c12-17 // R114, p.512b2-7 // Z 2:19, p.256d2-7

245.CBETA 2023.Q1, X68, no.1319, p.550a20-22 // R119, p.409a11-13 // Z 2:24, p.205a11-13

246.CBETA 2023.Q1, X76, no.1517, p.213b10-15 // R132, p.159a8-13 // Z 2B:5, p.80a8-13

### 第五章

247.CBETA 2023.Q1, T25, no.1509, p.173c23-25

248.CBETA 2023.Q1, T19, no.945, p.132c8-12

249.CBETA 2023.Q1, T49, no.2036, p.496a20-23

250.CBETA 2023.Q3, T47, no.1985, p.506a5

251.CBETA 2023.Q1, T19, no.945, p.122a28-b1

252.CBETA 2023.Q1, T09, no.276, p.385c9-15

253.CBETA 2023.Q1, T08, no.261, p.914a16-18

254.CBETA 2023.Q1, T16, no.682, p.776a8-10